THE SUMMA PHILOSOPHIAE

 $\mathbf{OE}$ 

AL-SHAHRASTĀNĪ

EI ,IFWI 'L-KALĀM KITĀB NIHĀYATU 'L-IQDĀM

EDITED WITH A TRANSLATION

REOM MANUSCRIPTS IN THE

LIBRARIES OF OXFORD, PARIS, AND BERLIN

M.A. Oxox.; Principal of Culham College; formerly Professor of Oriental Languages in the University of Durham







₹61 **LONDON: HUMPHREY MILFORD** OXEORD UNIVERSITY PRESS

WESTON, MASS. WESTON COLLEGE LIBRARY

#### PREFACE

sometimes defeated their attempts to grasp his meaning. on one thing, namely the obscurity of Avicenna's diction, which him as the man responsible for the incoherence of philosophy, agree man responsible for the system he hated, and Averroës who attacked one eye on Avicenna. Now Algazel, who attacked Avicenna as the have failed I enjoy distinguished company. Shahrastani writes with I hope, I do not claim, that I have done my author justice. Where I suffered a sea change. I have endeavoured to leave them as they are. of the Ash'arites passed over to Christian scholasticism, but they is a greater danger. It is common knowledge that a great many ideas terminology into the mould of contemporary or medieval philosophy On the other hand, to paraphrase a work of this kind and to force its readily admit that the German is sometimes unintelligible by itself.) closely the meaning in English will inevitably be somewhat obscure. oov bewollot si piderA edt to tnemegnerra bne styte edt it is tolvodo ing the idiom which he employed. The danger of this method is Leuch a way as to make him intelligible to the reader, while preserv-TT has been my endeavour to translate what my author wrote in

real importance. treated less generously, but without, I hope, omitting anything of example of acute reasoning and dialectic. The rest of the book I have deals with Nominalism, I have reproduced fairly fully; it is a good the universe, I have translated very fully. Chapter VI, too, which Chapter I, which forms the basis of the writer's view of God and

circumstances is an impossible task. Nevertheless, I hope that this, in works which are only accessible in a few libraries, in my present Shahraatanī delighted, and to compare them with conflicting theories problem seemed in sight. To study the metaphysical niceties in which aside my books for months at a time just when the solution of a administrative duties which have frequently compelled me to lay regret, I have had to postpone indefinitely owing to the pressure of position to that of his predecessors and successors. This, with great a'insteardad? to noistler on the relation of Shahrastani's Development, which relieves me of that duty. It had also been my masterly treatise on The Muslim Creed, its Genesis and Historical of the Muslim creeds. But in 1932 Professor Wensinck published his lished in 1930) to write an excursus on the philosophical background -duq asw I trad nehw beenmonne I as) noitnestni ym need bad tI

the first work of its kind on Arabic scholasticism to be published in

CAPETOWN BOMBAY CALCUTTA NEW YORK TORONTO MELBOURNE гоиром кримециен сгузфом AMEN HOUSE, E.O. 4 OXFORD UNIVERSITY PRESS

MADRAS SHAUGHAI

PUBLISHER TO THE UNIVERSITY

BY JOHN JOHNSON, PRINTER TO THE UNIVERSITY PRINTED IN GREAT BRITAIN AT THE UNIVERSITY PRESS, OXFORD

PREF

this country, will not be without value to scholars who, to quote the words of Cureton's preface to his Mida, 'being able to estimate the difficulty of my undertaking and the labour which I have bestowed upon it, will be ready upon every occasion to accord me the fullest indulgence'.

I have pleasure in recording my deep gratitude to the Council of the British Academy who made a handsome grant towards the heavy cost of printing this work, and to the University of Oxford who by vote of Convocation authorized the James Mew Scholarship Fund to make a substantial contribution to the same. Without this aid the publication of the book would not have been possible.

I also thank the Librarians of the Bodleian and the Bibliothèque Nationale for allowing me to have photographs of the manuscripts in their possession. Especially I desire to thank the Librarian of the Preussische Staatsbibliothek in Berlin for his kindness in placing the manuscript at my disposal, thus saving me considerable expense and the uncertainty which constantly resides in a photograph of an altered reading or a decayed page.

My thanks are also due to the Imprimerie Catholique at Beyrouth for the careful reading of the rotographs. Some of the rather numerous mistakes could have been avoided had I been able to see a final proof before the sheets were printed off, but to send final proofs from Syria to England and back would have caused intolerable delay.

I cannot adequately thank my friend Professor Nicholson who, amid his innumerable activities, has found time to read the whole of the Arabic text of this book in proof, and has made numerous corrections which I have almost always adopted. I am also indebted to Mr. Reade, sub-Warden of Keble College, for allowing me to consult him on some of the problems of the subject-matter; and most especially to the Rev. Father Walker, S.J., who very kindly read my translation of the first two chapters and made many helpful goliouth, at whose suggestions. Lastly I would thank Professor Marand help in the difficulties which I encountered at the beginning of the enterprise, and for his ready elucidation of some of the obscurities in Chapter I.

Culham, Oxon. March, 1934.

ALFRED GUILLAUME

## CONTENTS

| Ľ.           | xvi                    |                                                                                                                                                               | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 39               | 43                                 | 20                                                     | 65                               | 99                                                                                                       | 99                                                                         | 69                                             | 78                                                                                                                                        | 84                 | 91                                             | 97                       | 105                                                  | 112                                                          | 115                                                                           | 119                                                                                                                                                                                         | 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 133                                                                                              |  |
|--------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| •            | •                      | ion of of the                                                                                                                                                 | rigina-<br>tazila,<br>nd the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                | •                                  | ٠                                                      | •                                | of the                                                                                                   | Attri.                                                                     | ٠                                              | t it is<br>versals                                                                                                                        | ٠                  | ٠                                              | ٠                        | •                                                    | Seeing                                                       | and a                                                                         | Base,<br>d, and<br>of the                                                                                                                                                                   | nave a.), and ficient terms ening, tvour;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | at the                                                                                           |  |
| •            | ٠                      | nonstrating and and                                                                                                                                           | dod's O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  | •                                  | ributes                                                |                                  | utation                                                                                                  | Divine                                                                     | •                                              | tr; that<br>oth Univ                                                                                                                      |                    | ٠                                              | •                        | terance                                              | saring,                                                      | ibility                                                                       | nd what<br>on Go<br>coming                                                                                                                                                                  | s (salah sa (salah sa (salah sa salah sa salah op the sarh, Op sarh, Op sarh, Op sarah sa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | , and th                                                                                         |  |
| •            |                        | i a Den<br>Beginni                                                                                                                                            | rough (ines of the proof of the broof of the brook of the |                  |                                    | rine Att                                               |                                  | ida Ref                                                                                                  | ith the                                                                    | cnown                                          | articule<br>able, bo                                                                                                                      | •                  | peech                                          | •                        | chic Ut                                              | or is He                                                     | al Pose                                                                       | rable ar<br>umbent<br>ore the                                                                                                                                                               | d's Acts of d's Act and best leaning ining; ni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Airacles,                                                                                        |  |
| •            | •                      | LATION  Proof that the World had a Beginning and a Demonstration of the Impossibility of Anything without a Beginning and of the Existence of Bodies Infinite | That all things that exist had a beginning through God's Origina-<br>tion. Herein is a refutation of the Doctrines of the Mu'tazila,<br>Dualists, and Natural Philosophers, and a proof of kash, and the<br>difference between kash and tjåd and khalq                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                  | ism                                | The Refutation of those who deny the Divine Attributes |                                  | Is the Non-existent a Thing? Of Matter and a Refutation of the<br>Theory that Matter exists without Form | Proof that the Propositions connected with the Divine butes can be known . | Proof that the Eternal Attributes can be known | Concerning the Eternal Knowledge in Particular; that it is Eternally One, embracing all that is Knowable, both Universals and Particulars |                    | That the Creator speaks with an Eternal Speech |                          | On the Reality of Human Speech and Psychic Utterance | Concerning our Knowledge that the Creator is Hearing, Seeing | That the Vision of God is an Intellectual Possibility and Dogma of Revelation | Concerning what is to be considered Honourable and what Base, showing that Reason makes nothing incumbent on God, and that nothing was incumbent on Men before the coming of the Sacred Law | A Refutation of the Assertion (a) that the Acts of God have a Purpose or a Cause; (b) of Utility in God's Acts (salāh), and that He must do what is best (aşlah) and bestow Sufficient Grace (lutf) upon His Creatures. The Meaning of the terms toulfy, Efficient Grace; khúdhán, Abandoning; sharh, Opening, and khám, Shutting of the mind; tab', Sealing; ni ma, Favour; shufer. Rindness; and. Fixed Term; and riza, Sustanance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | The Proof of Prophecy, of the Reality of Miracles, and that the Prophets must needs be Impecable |  |
| •            |                        | Begin<br>hing wit                                                                                                                                             | dabegi<br>on of tho<br>osopher<br>od vjäd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                  | omorph                             | o deny                                                 | ings)                            | ? Of M                                                                                                   | s conne                                                                    | ributes                                        | nowled<br>all that                                                                                                                        |                    | th an E                                        |                          | Speech                                               | that th                                                      | s an Ir                                                                       | nsiderectes noth                                                                                                                                                                            | of Utilities best (seatures.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | the Reampeccal                                                                                   |  |
|              | TION                   | id had of<br>Anyti<br>ss Infini                                                                                                                               | exist ha<br>refutational<br>rall Phil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                  | Anthrop                            | hose w                                                 | ns of Th                         | a Thing<br>er exists                                                                                     | position                                                                   | nal Att                                        | ernal K<br>bracing                                                                                                                        |                    | eaks wi                                        | is One                   | Inman                                                | owledge                                                      | f God i                                                                       | to be co<br>son mal<br>incumbe                                                                                                                                                              | e Assert<br>se; (b) c<br>what ii<br>His Cr<br>race; kh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ecy, of<br>eds be I                                                                              |  |
|              | ANSLA                  | he Wor<br>sibility of                                                                                                                                         | igs that<br>in is a m<br>nd Natu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Unity            | tion of                            | tion of t                                              | ondition                         | axistent<br>at Matte                                                                                     | the Probe know                                                             | the Eter                                       | the Et<br>One, emi<br>ulars                                                                                                               | ne Will            | eator sp                                       | Speech                   | lity of I                                            | our Kn                                                       | ision o<br>Revelat                                                            | what is<br>nat Rea<br>ng was                                                                                                                                                                | r a Caus<br>nust do<br>f) upon<br>cient Gu<br>cient Gu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | f Proph                                                                                          |  |
| TION         | ADDENDA TO TRANSLATION | ATION roof that the World had a F<br>the Impossibility of Anythin<br>Existence of Bodies Infinite                                                             | t all thir<br>n. Here<br>alists, a<br>ference                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | The Divine Unity | The Refutation of Anthropomorphism | Refuta                                                 | States (or Conditions of Things) | s the Non-existent a Thing? Of Matter ar<br>Theory that Matter exists without Form                       | roof that the Propo<br>butes can be known                                  | of that                                        | oncerning the<br>Eternally One, e                                                                                                         | Of the Divine Will | t the Cr                                       | That God's Speech is One | the Rea                                              | cerning                                                      | hat the Vision of G<br>Dogma of Revelation                                    | oncerning w<br>showing tha<br>that nothing<br>Sacred Law                                                                                                                                    | rpose of the name | Proof c                                                                                          |  |
| DOC          | NDA                    | SLAT<br>Proc<br>the<br>Ex                                                                                                                                     | H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |                                    |                                                        |                                  |                                                                                                          |                                                                            |                                                |                                                                                                                                           |                    |                                                |                          |                                                      |                                                              |                                                                               | 0                                                                                                                                                                                           | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                  |  |
| INTRODUCTION | ADDE                   | TRANSLATION I. Proof the the Imp                                                                                                                              | Ħ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | III.             | IV.                                | ν.                                                     | VI.                              | VII.                                                                                                     | VIII.                                                                      | IX.                                            | ×                                                                                                                                         | XI.                | XII.                                           | XIII.                    | XIV.                                                 | XV.                                                          | XVI.                                                                          | XVII.                                                                                                                                                                                       | жиш                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | XIX                                                                                              |  |
|              |                        |                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |                                    |                                                        |                                  |                                                                                                          |                                                                            |                                                |                                                                                                                                           |                    |                                                |                          |                                                      |                                                              |                                                                               |                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                  |  |

|  | ٠ | , |
|--|---|---|
|  | • | 2 |
|  | ۰ | ı |
|  |   |   |

|          | _          |
|----------|------------|
| NTS      | F Muhammad |
| E        | 5          |
| CONTENTS | Mission    |
|          | Prophetic  |
|          | the        |

| AA. Proof of the Prophetic Mission of Muhammad. An Explanation of his Miracles, and of the Way in which the Quran indicates his Verscity. Summary Statements on the Names and Categories of Revelation. The Nature of Faith and Unbelief. Of Branding (other Muslims) as Infidels. An Explanation of the Interrogation in the Grave. Of the Assembly (healtr). Of the Resurrection. Of the Scale. Of the Reckoning. Of the Basin. Hell. Proof of the Immarke. Of the Brain. Of the Pridge (sird). Of Paradise and Of the Possibility of Abrogation of Laws. Proof that Islam Abrogates all other Laws. That Muhammad is the Seal of the Prophets and that Scripture is sealed by Him | 57  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CONTENTS TO ARABIC TEXT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 161 |
| ERRATA AND CORRIGENDA TO ARABIC TEXT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 163 |
| INDEX OF NAMES TO ARABIC TEXT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 171 |
| TEXT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |

# INTRODUCTION

CINCE William Cureton, in 1846, published in two volumes the text of Kiābu-l-Milal wal-Niḥal, al-Shahrastānī¹ has justly been held in high regard by all students of the history of religions. For the greater part of a century the Milal has been used as a mine from which to extract information about the religion and philosophy of the Near East. Though the publication of similar works such as all-Farq bain al-Firaq and 1bn Hazm's Milal have robbed Shahrastānī's work of the unique importance it achieved in Europe after the publication, in 1850, of Theodor Haarbrücker's translation under the title asch-Schahrastānī's Religionspartheien und Philosophen-Schulen, its careful summary of the points of difference which divide the multitudinous sects, and its succinct account of their general characteristics make it for all time indispensable.

al-Shahrastan as a complementary sequel to his Milal. In it he frequently cites the latter. He was conscious, no doubt, that he lay open to the charge of excessive objectivity in his treatment of the tents of the sects—a charge which has justly been preferred against him more than once. In this volume he clears himself so far as, and only so far as, the principal Muslim sects are concerned. His object is to indicate the farthest point reached by the philosophical thinkers of his day and to show how far their tenets are reasonable and reconcilable with orthodoxy, and in what respects they are wrong or defective.

As would be expected, Shahrastāni's chief difficulties lay in combating the speculations and arguments of the Mu'tazila who were much more strongly entrenched in a somewhat defective, but on the whole defensible, system of philosophy.

Shahrastānī himself gave a general, but by no means blind, allegiance to the Ash'arite school.

While the present book was being printed Dr. H. Ritter published in Stambul al-Ash'ari's Magalātu-l-Islāmiyyīn.\* This latter work,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to al-Sam'ani, his full name was Abū-l-Fath Muhammad ibn Abū-l-Gāsim 'Abd al-Karim ibn Abū Bakr Ahmad al Shahrastāni. He was born in 479/1086 and died in 548/1153. (Other dates of his birth are given as 467 and 469.) He was a native of Shahrastān in the mayarines of Khurāsān.

native of Shahrastan in the province of Khurasan.

<sup>1</sup> E.g. by D. S. Margoliouth in Encyclopaedia of Religion and Ethics, article Kalam.

See also Encyclopaedia of Islam, article Shahrastini, p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E.g. his attack on Avicenna's theory of God's relation to the world in Ch. I.

<sup>4</sup> Part I in 1929; Part II in 1930. The suggestion in Dr. Ritter's Introduction (Arabic, p. 21) that Shahrastāni himself was the scribe of the MS. of the Magdiāt,

thought which has dominated the minds of the majority of Muslims important in the light it throws on the subjects discussed by Muslims in Ash'ari's day. He was the founder of the school of theological despite its comparative lack of criticism and discussion, is extremely down to the present time.

These two works are separated by more than two centuries of bitter controversy in theological and philosophical circles, and the stream I venture to think that the long overdue publication of Shahrastāni's Nihāya, which might be rendered The Present Position of Speculative and Dogmatic Theology, will enhance the importance of the Magalāt, as its own importance will be increased by the latter. of thought has left indelible marks upon the later work. Islam as al-Ash'ari left it had to be adapted and reinterpreted to meet the needs of the growing intellectualism: Shahrastani's work indicates the nature and extent of that growth during the two centuries.

Imām al-Ghazālī who dealt philosophical studies among Muslims a This particular Summa has a very real importance of its own. Shahrastāni (1086–1153) survived by some forty years or more the heavy blow in his Takāfutu-l-Falāsifa. I do not think that any clear trace of the Tahāfut will be found in these pages, from which it may be right to infer that, while Baghdad remained the intellectual centre of Islam, the more negative propositions of Ghazāli failed to carry as an original thinker. The fact that he did not retain in the eyes of entitled him may be attributable to a number of causes. First, his sturdy intellectual independence made him appear somewhat of a the support of Islamic scholars. Shahrastānī is the last great philosopher of Islam before Averroës. He has some claim to be regarded his co-religionists that eminence as a theologian to which his ability dangerous modernist in an age which threatened to go to pieces. (See al-Ghazali on this subject.) Secondly, he had not that command of Arabic which would commend him to a later generation, though, of course, it is possible to exaggerate the effect of this shortcoming; and thirdly, the growing reaction against kalam which followed the publication of al-Chazāli's attack on philosophy as a whole tended to force all such books into the background where they were studied only by the learned, and ceased to form a normal part of the teaching of philosophy and theology.2

owing to the lines lagad fuffu, &c., mentioned by Ibn Khallikan being on the Haidara. bad copy, is interesting. See p. 3 of the Arabic text of the Nihāya.

This is a subject to which I hope to return in the future.

<sup>2</sup> However, Yāqūt, iii. 63, 13 says that al-Ḥasan b. al-Ṭir (d. 598), who was a distinguished Cairene scholar, made it his practice to commit to memory one authoritative manual on each of the sciences, and he chose our author's Nihāṇa sa his manual of Kaiām. I owe this reference to Prof. Margoliouth. I find a further, and much later,

INTRODUCTION

leanings; and that in Ibn al-Sam'ani's Taibir Shahrastani is said to tendencies of Shahrastāni, and all Shahrastāni's writings give the lie to such a belief. In his view, Ibn al-Sam'ānī never made the statement at all, but the libel is probably due to the author of the  $K\bar{a}f\bar{i}$ , who wrote that Shahrastani would have been the Imam, had he not heresy and controversy. Further, it was felt that Shahrastani went too far in supporting and defending the tenets of the philosophers that Ibn al-Sam'ānī says that Shahrastānī was suspected of Ismā'īlī have been suspected of heresy and undue fondness for the Shi'as. Subki goes on to say that he cannot think where Ibn al-Sam'ani got his information, as his Dhail says nothing about these heretical The principal facts of Shahrastani's life have already been given to find comes from Subki's Tabaqātu-l-Kubrā¹ (727/1327-771/1370). dealt with matters of faith in an uncertain spirit and inclined towards whenever conferences and discussions were held—at least so said by Cureton in his Preface to the Milal. They go back to Ibn Khalikān. The only addition of any importance which I have been able Subki says that it is stated in Dhahabi's (673/1274-748/1348) History al-Khwārizmī.

Shahrastani was a deeply religious man. The intensity of his devotion to the faith of Islam cannot be doubted by any one who reads this work, which in itself is a sufficient refutation of the calumnies of his detractors. It would not be germane to this presentation of the educated Muslim which may well account for the suspicion which gathered round his memory. His deep distress at the ungodliness the problem of evil; and his faith in an all-wise and beneficent proviauthor's book to discuss the gulf between the learned and the unand wickedness of his age finds noble expression<sup>3</sup> in his discussion of dence rises spontaneously to the surface of an argument with a rival school.

If he is more patient with the sects than his fellow schoolmen it is summing up at the end of the chapters is generally mediating in because he sees more deeply into the causes of the differences. His tendency, unless the point of issue is fundamental and admits of no

reference to the Nikāya in Jurjani's commentary on lii's Mawaqif, p. 11. Jurjani died in A.H. 816, i.e. A.D. 1413.

Magdisi 541/1146-620/1223. Brockelmann gives the full title of the work as al-Käfl fil. Furti, and the only copy known to him is the Paris MS. 1104. This man was only a child of seven when Shahrastán died, but he studied in Bagdiad, and, as a Hanbalite, he would hardly be likely to sympathize with Shahrastán'is liberal attitude towards the problems of philosophy and theology which the Hanbalites refused even \* I can only hazard a guess as to the author of this book. By eliminating the works quoted by Brockelmann, ii. 658, which were written before Shahrastani's day and after Dhahabi, the most probable offender would seem to be Muwaffaq al.Din al-

marks a reluctance to commit himself. In any case, such matters are compromise. When he can he accepts his adversaries' arguments and tries to show that they demand or admit of another conclusion. Only when he comes to the eschatological beliefs of Islam does he falter. His rapid passage over the 'bridge', the 'balance', and the 'basin' dogmas of faith, not of reason.

remnants that have been published of this outstanding personality His quotations from al-Ash'arī are interesting in view of the meagre In common with many Arabic writers he does not always mark the end of his quotations and the limit must be inferred.<sup>1</sup> Nor does he whose literary activity and religious influence were so potent in Islam. deign to mention the name of the work which he is quoting.

his intellectual honesty. Where reason fails, and where he feels that of the orthodox Ash'arite school, as on p. 411, he has the courage to Perhaps the characteristic most to be admired in Shahrastāni is the rationalists have good ground for their objections, as in the Visiotruth. And where he feels it impossible to hold the prevailing opinion Dei, he says frankly that it is a revealed rather than an intellectual say so.

The titles of his known works indicate that his interest was always primarily in speculative theology. Besides the present work and the Milal he wrote:

Talkhīşu-l-Aqsām li Madhāhib al-Anām. Al-Manāhij wal-Bayānat. Musāra atu-l-Falāsifa. Ta'rīkhu-l-Hukamā.

### The Manuscripts

the Nihāyatu-l-Iqdām. Three of these, MS. Marsh 356 in the Bodleian According to Brockelmann, there are extant four manuscripts of was inaccessible to me when this work was begun; and I could not at the text, and the antiquity of the three documents on which the Library, Oxford; MS. Petermann II. 579 in the Preussische Staats-I have consulted. Nor, in view of the tolerably accurate condition of printed text rests, do I consider it essential to invoke the aid of the Constantinople MS., though possibly it would help to clear up more han one of the obscurities which are unavoidable in a work of bibliothek, Berlin; and MS. arabe 1246, in the Bibliothèque Nationale, Paris, I have collated throughout. The fourth, in the Jeni Library, a later stage contemplate a further addition to the large sum I had already spent on photographs of two of the three manuscripts which

<sup>1</sup> The quotation from Avicenna's Shifa' on p. 222 is a case in point.

his kind. Metaphysics and speculative theology are apt to prove abstruse in any language, and our author wrote at a time when an Moreover, he was not an Arab, and his Arabic style leaves a good exact philosophical terminology had not been fixed with any rigidity. $^1$ deal to be desired.

merchants at Aleppo; others he acquired from the sale of Golius's tainly inferior to the more ancient part of the Paris MS. Part I was Rabi'u-l-awwal, three years later, only forty years or so after the author's death; so that it may well have been copied from manuscripts bearing the imprimatur of al-Shahrastānī himself. It consists of 304 (not always correctly). As in many manuscripts of this period, the vowels are written where they are least needed, as for instance with the conjunction or with an alif; they are often omitted where the sense is vitally affected as in mujib and mujab. The scribe was a from Huntingdon, who was at one time chaplain to the English library at Leyden in 1696. No. 356 bears the motto marraxy nip osal, and therefore I made it the basis of my text, though it is cerfinished on Friday the 19th of Shawwal, 590: Part II on the 10th of folios beautifully written in the naskhi character and freely vocalized άλήθειαν which is conjectured to have been that of Golius. At any The Bodleian MS. (0, = 1) was the only complete text at my discertain 'Uthmān ibn Yūsuf ibn 'Abd Allāh, the mudarris in Qalyūb. This manuscript was bequeathed to the Bodleian Library by Archbishop Marsh in 1713. Marsh obtained some of his Oriental MSS. rate, many books in this collection bear that motto.

written by a certain Isma'il ibn Murhaq(?) ibn Muhammad ibn Fāris al-Hassani on the 10th of Safar 607. Ten folios are missing after chapter. On 176 v. the author announces his intention of composing essly by a later scribe who has omitted the discritical points. This Ausbesserung or Verbesserung goes on sporadically through the this man's work are Land for  $\frac{1}{2}$  for  $\frac{1}{2}$  on 15 v. of B. = 0. 43 v., line 10 The Berlin MS. (B. = () contains 172 folios described in the catalogue as  $19\frac{1}{2}\times15$ ;  $13\frac{1}{2}\times10$  cm. It is but little junior to O. being folio 9. They correspond to 16 v.-33 in O. and only affect the first another book of twenty chapters like the present fi bayan nihayat auhām al hukamā al ilāhiyyīn. This is, perhaps, the Manāhij walvolume, and it is often for the worse. Characteristic examples of bayanat (v.s.). Folios 1 v.-4 v. have been inked over somewhat care-

Verzeichnie philosophischer Termini im Arabischen (Leipzig, 1912), published in an Anhang to his Die spekulative und positive Theologie des Islam. This has been of great value to me. The task of tracing the technical significance of metaphysical terms through the numerous Arabic lexicons is daunting. Much of the otherwise <sup>1</sup> Here I should like to pay a tribute to the help afforded by Dr. Max Horten's mavoidable labour has been done for future workers in this field by Dr. Horten.

(p. ۱۰, l. r). He has failed to see that the preceding اخرعتم (p. ۱۰, l. r). refer to the disputants but to the Creator, and consequently he have passed over in silence some of the more unintelligent emendations of the reviser of B. Nor have I thought it advisable to add to the heavy cost of printing by introducing minutiae into the footnotes. Many slight deviations from 0, have also been passed over in silence: thus B. very frequently writes أناق for نال silence: thus B. very frequently writes consequence. The syntax of B., though on the whole sound, is not unexceptionable. The indicative is sometimes written for the subjunctive, cf. fol. 96 v., and the accusatives are often wrong, as indeed they sometimes are in all three manuscripts.

The Paris MS. (P. =  $\dot{\smile}$ ) contains 211 folios said in the catalogue to Jumādā-l-'Ūlā in the year 580. It is thus the oldest of the three; but be 24×16 cm. It was written by a certain Ishāq Muhammad b. Umar b. Muhammad al Sharwani, and was finished at the end of and probably four. The Paris catalogue which speaks of 'un copiste du xvii° siècle' is probably right as to date, though I should have liked to guess the eighteenth century; but as I have only seen a unfortunately not quite half of it is in the original writer's hand. Folios 8-57 have been written by a series of copyists, at least three, photograph of the original it is hardly fair to cavil at the date in the catalogue. Of the presence of more than one writer there can be no doubt whatever. This later portion contains seventeen lines of closely written Arabic in a crabbed hand, while the ancient part has only thirteen lines per page in a bold free naskhi. Consequently, as the modern writer ceased his work at O. 104 v., l. 14 (page 161) and the restoration could not be allowed to stand as the basis of the printed ancient writer's work is only extant from O. 175 v., l. 11 (page 275), the Paris MS. is of practically no independent value in the first half of the book. Had P. been extant in its entirety I should have made it the basis of my text. It will be obvious that the later partial text; so I have felt justified in maintaining 0. throughout. The certainly enjoys the advantage of being itself a collated text, as the collator's remarks in the margin testify; and it has also been carefully critical apparatus will allow scholars to form their own opinions. O. checked by a corrector. On the other hand, its scribe has been guilty of some serious omissions and several blunders.

to stand, because I think it is what the author wrote. He was not an I have sometimes allowed a reading which is obviously poor Arabic Arab, but a native of Khurāsān. Here I am in good company, for my predecessor in editing Shahrastāni's better-known work did the same. As my views coincide with his I quote his words:1

editor to represent faithfully even all the manifest errors of his author, or of giving it greater perspicuity. I mention this, because I believe I have marians: and I have therefore often passed over a reading in one MS. which have been corrected in one MS. by a scribe of taste and intelligence, than 'My object has been in every instance to endeavour, upon the evidence self wrote, and to make that my text. I conceive it to be the duty of an wise;2 nor ought he, upon his own authority, to make any change of expression, or even to alter a single word, for the sake of improving the style because the style of the author, being a native of Khurasan, is frequently appeared to me in itself to be the most preferable, when the authority of the rest of the copies has preponderated in favour of another. It appears much more probable that phrases not strictly grammatical or logical should that different scribes should have made exactly the same solecism in four discovered some errors as to facts in parts of this book; and further, not in perfect accordance with the precepts of the best Arabic grambefore me, to ascertain to the best of my judgment what the author himand to make his own corrections or observations thereon in notes or other or five other copies, both of greater and less antiquity.'

A good illustration of the working of this latter principle occurs on O. 53 v., I. 9 (page v., 1%), which I am convinced is what the author wrote. O. has into ورزة والاختيارية wrote. O. has corrected this into بين حركة المروزة والاختيارة المروزة والاختيار emendation is rather clumsy though it is grammatically unexceptionable. He gives us الدرورية وللمركرة الاختيارية Another good example. ابن للوكة الدرورية وللمركلة الاختيارية will be found on O. 87 v., I. 9.

However, I fear I may not have been consistent in applying this know that the dictum that the harder reading is the more likely to be original leads an editor sadly astray unless allowance be made for a tired eye and a waning attention. Therefore I have felt myself at liberty to correct the text in a few instances rather than to perpetuate errors which seem to be due to the scribes rather than to the author; principle. Every one who has dealt with ancient manuscripts will but these instances are duly indicated in the footnotes.

The larger numbers in the margin indicate the pages of O. They The following note may be useful: on page \* of the text the figure \* do not correspond, because the Bismillah in O. is at the top of folio 3 v.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> At the end of the volume there is a history in Persian of the Blessed Virgin and her Son in Egypt. This has nothing to do with Shahrastani's work, and its presence here must be due to some accident of possession.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Book of Religious and Philosophical Sects, by Muhammad al-Shahrastani . . . iy William Cureton, London, 1848, p. vii.

Unhappily, he never published his notes.

# INTRODUCTION

= 0. For 'adds' I have in the margin at the right of line r corresponds with fol. 4 r. of the Bodleian MS., the figure • agreeing with fol. 4 v. and so on. Consequently to find the Bodleian MS. from the marginal numbers after folio 4 the scheme is marginal number -- 4

used the letter; and for 'omits' ... The letter o means that I owe the note to Professor Nicholson.

# ADDENDA TO TRANSLATION

[Weiler this book was in the press a valuable study of Avicenna's Hudid was published in Paris, by Mile A.-M. Goichon. Shahrastant's thought and language owe much to Avicenna, as readers of his Milal are aware. Mile Goichon's work traces the exact significance of the terms used by Avicenna. No student of Kalām can afford to neglect it.]

p. 7, note 2. But see now Goichon, Introduction à Avicenne. Son Eptire des Définitions, p. 69.

to the receivers (sc. of form). The unpointed consonants of B imply quadril. The reading of O, fawfeil, means 'the specific differences'. Avicenna p. 27, line 3. The text continues: The difference in every object is to be referred (Isharat, 15) says that fast answers the question 'What is it?

p. 36, line 22. Here I have taken magdăraini as the equivalent of qudrataini (Wright, i. 132 cD); but it may be that the ordinary passive meaning is intended.

presents an object as something beginning to exist; the passive presents it as something which has received a temporal existence.' 48, para. I. Cf. Avicenna, Najāt, pp. 356 and 363-4: 'The active participle

68. The speakers in the second paragraph are probably the opponents, while the author himself would seem to be speaking in the next paragraph.

p. 83, line 35, after 'emanating' add: 'so that matter is disposed to receive

p. 85, note 2. See now Goichon, p. 151, for an explanation of subjective entities in their relation to 'place'.

iii, p. 105, Būlāq, 1322. Prof. Margoliouth has kindly told me of this reference to the Nihāyatu'l.Iqdām. Another reference to Shahrastānī, p. 104, last para. Shahrastānī's statement is roundly denied by Ibn Taimiyya. though the Nihāya is not mentioned by name, occurs in i. 251.

p. 118, para. 2. Al-Ash'ari's words will be found in his Ibāna, p. 13 f. Shahra. stāni's discussion is interesting in showing the objections which later thinkers raised to al-Ash ari's arguments, apart from the answers with which he meets p. 123, last para. The point is that the disputants have no standing because they have engaged in a controversy without orders from God.

Proof that the World had a Beginning and a Demonstration OF THE IMPOSSIBILITY OF ANYTHING WITHOUT A BEGINNING AND OF THE EXISTENCE OF BODIES INFINITE.

The ancient philosophers Thales, Anaxagoras, Anaximenes, Pythagoras, Empedocles, Socrates, and Plato, all agree in this. We have discussed their various opinions about the origin of things in our ALL men of true religion hold that the world had an origin as the object of God's1 creation. 'God was and there was naught with Him. book Al-Milal wal-Nihal.

Ibn Sinā among Islamic philosophers pay allegiance, assert that the 6 The school of Aristotle and his followers, such as Proclus, Alexander of Aphrodisias, and Themistius, to whom moderns like al-Fārābī and world was made and brought into being by One who is in His essence the necessarily existent One, the world being in its essence capable of existence (yet) necessarily existent through the necessarily existent One, (and) not originated in time with an origin preceded by nonexistence.2 The meaning of its origin (huduth) is its necessary existence through God, its proceeding from Him, and its need of Him. It exists eternally through Him.

The Creator caused through His essence (aujaba) an intelligence which was a non-material self-subsistent substance. By means of this Through these two intelligences the elements and the compounds came into being. From the One only one thing can proceed; and the A necessitator without a necessitated is inconceivable, so the world is He caused another intelligence, and a soul and a heavenly body. meaning of 'procession from' (sudur 'an) is necessity through Him. eternal (sarmadi) and so are the movements of the spheres; they had no beginning and every movement is preceded by another movement, so that they are infinite as to number and time.

These men also agreed that the existence of an infinite (sequence of) cause and effect was impossible, and that actually infinite bodies were impossible. The governing principle of their school in regard to the finite and infinite is that the units of every number can be con-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I have avoided the use of the name Allah, because much of the language of this author belongs to the philosophy of theism, and might have been written by a member any of the theistic religions.

<sup>&#</sup>x27;necessary': possible, because it could not exist by itself; necessary, because it exists efernally with God. Thus God's relation with the world is one of necessity. The The point is fundamental. Avicenna held that the world was both 'possible' and Mutakallimun asserted that the relation was a relation of existence.

ceived as existing simultaneously, it having a conventional order (tartib wad'i); or its units can be conceived as existing in sequence, it having a natural order. Hence the existence of the infinite is impossible. An example of the first kind is a body of infinite dimension, and an example of the second kind is an infinite (sequence) of cause and effect. There is, however, an exception. The units of every totality and number can be conceived simultaneously or in sequence without a conventional or natural order. And so the existence of that without an end is not in this case impossible.

simultaneous in existence after separation from the body. Examples Examples of the first kind are infinite human souls, they being of the second kind are circular movements which exist in sequence.

The question really turns on the difference between bringing into existence and causation, and priority and posteriority. Everything comprised by being is finite without distinction between the parts, and the infinite is inconceivable except by the imagination apart from perception and intellect.

in place, as the leader to the led, (though this is sometimes said to be priority of rank); in merit, as the learned to the ignorant; in essence (dhāt), as the cause to the effect. But it is not right to weaken the meaning of essential so that it is the mere equivalent of causal. They ought to say priority resides in the causal, so the final cause precedes the effect in the mind and thought of the agent, not in existence: it In popular terminology priority can be in time, as father to son; the formal cause, for these are not conjoined in existence. Examples ments, though conjoined in time, yet, if regarded as cause and effect is posterior in existence, prior in mind, unlike the efficient cause and are cited from the rays of the sun with the sun itself and the movements of the sleeve with the movement of the hand. These moverespectively, cannot be conjoined in existence, because the existence of the one is derived (mustafad) from the existence of the other, and the existence of the origin cannot be conjoined with that which is derived from it. But if the existence of both is taken as derived from the giver of forms then they are conjoined in existence, for then one is not cause nor the other effect.

Some add a fifth form of priority which they call natural, e.g. the priority of one to two. Why should there not be a sixth form, say and of time and place? The priority of one to two is apposite here, priority in existence regardless of essential necessity (al ijāb bil-dhāt)

by al-Ghazali (Tahājut, ed. Bouyges, p. 34). Even if an 'infinite' series of immortal souls had been born in the past, there would at any given moment be an actual finite <sup>2</sup> This argument (abbreviated to a bald statement by Shahrastani) was combated <sup>1</sup> This is explained better by Avicenna himself, cf. Najāt, section Tabi'igyāt. number of them, which on Avicenna's principles would be impossible.

we can imagine two things, one of which exists in its essence while for one is not a cause requiring the existence of two necessarily; for

the other's existence is derived from another source.

Next, is the derived existence a necessary existence through it (the 9 origin) because it (the origin) is its cause, or is its existence not neces-Further, it must be determined by inquiry whether derivative being comes by choice, by nature, or by essence. Then the priority of the existence of the origin over the derivative must be assumed only qua existence without considering whether the origin is essento it? For it would be right to say 'This came into being from it and so was necessary through it', but it is impossible to say 'It was sary through it (the origin) because necessity through another adheres tially its cause or is its producer by means of a quality (bisifatin), necessary through it and so came into being from it'.

Every sense of priority and posteriority implies concomitance in existence of temporal priority as applied to the Creator. He was priority so we deny temporal concomitance. That which is not of time and whose being is not temporal can have nothing to do with limitations and order of time any more than with limitations of space. rank; but here they belong to another order. Concomitance cannot be predicated of the Creator and the world. We do not admit the neither prior to nor with the world in time. As we deny temporal

in time, for priority in essence does not exclude concomitance in time When our opponents say the world was eternally existent with the Creator they use ambiguous language of time, for it may be said that of two things one may be prior in essence while both are concomitant (cf. the examples given above). But how can the word concomitance be used of that which is not susceptible of time?

There is no space and no 'separation' as al-Karrāmi' supposes. If a We do not deny that fancy can toy with the idea of time before the tion that there were worlds, i.e. bodies of infinite extent, as the impossibility of infinite distance in the plenum and vacuum has been world above this were conjectured that would not justify the assumpworld as with space above the world, but that is pure phantasy. demonstrated: similarly with infinite time and numbers.

Even if there were a body of infinite extent it would not follow that it was 'with' the Creator in space, nor would movements infinite in time require that they should be 'with' the Creator in time, because He is not susceptible of time or place; 'God was and naught was with Him'. To call God Mujid (He who brings into existence) does not imply that the majed is 'with' Him in existence. Concomitance in any shape or form in reference to God is to be denied. We will begin with the methods of the Mutakallimin and then deal with the points at issue. The Mutakallimin have two methods, (a) Positive, which establishes the doctrine that the world was produced; (b) Negative, which refutes the doctrine of its eternity.

impossibility of temporal objects without a beginning. From these had a temporal origin, (3) that no substance is free from them, (4) the premisses it follows that something that temporal things do not As to (a) they assert (1) the existence of accidents, (2) that they precede is itself temporal.

Al-Ash arī said: If we assume the pre-existence of atoms they must nor separate; and as their relation one to another has changed and able there must have been one who joined and separated them. So that it follows that something that temporal things do not precede is either have been grouped together or separate, or neither grouped they do not change of their own essence because essence is unchange-

Abū Ishāq al-Isfarā'inī adopted this view, though he expressed it seed into the various species of mankind. It is not to be doubted that the diversities in man were due to an eternal, omnipotent, and omniscient maker rather than to man himself, his parents, or nature. Said he: What laws can be applied to the individual can be applied differently. Al-Ash'arī maintained that man was formed of mingled to all, because all share the property of corporeality.

The Imamu-l-Haramain (Abū-l-Ma'ālī 'Abdu-l-Malik al-Juwaini),2 surrounded by (successive circles of) water, air, fire, and planets taking another path, said: According to our opponents the earth is which are spatial bodies. We know that the supposition that these bodies might move from their place or alter in size is not an impossible whether it be conceived as essentially infinite or finite as to place one. Now anything that has a specific nature of any possible kind, when any other nature would have been possible, must necessarily have needed one to give it that specific nature. It will be seen in what follows that the world's existence is essentially contingent and time. Our opponents ascribe contingency to the world, although it is (according to them) essentially infinite as to time while finite as to place. We will divide the questions into local and temporal finitude, taking the need of a determining principle<sup>3</sup> as accepted, or necessary, or practically necessary

<sup>1</sup> If we imagine temporal things as points on a line, each will be preceded by its fellow until we reach the first. Nothing temporal preceded it, yet it is itself of time.
<sup>2</sup> Of his two important works (al-Burlân fi Ugüli-l-Figh and al Waragai fi Ugüli-l-Objection. What is the proof that the principle of contingence Figh) the first is lost and the second has not been printed. He was obscure even to

applies to all the universe? We answer that reason ascribes contin- 13 gence to all parts of it, and as the whole is composed of the parts coningence must attach to the whole.

ine smaller than the first by a cubit and bring the points together in lines extend to infinity then the less is equal to the greater which is absurd. If the shorter fails to equal the longer in finitude then the Objection. What is the proof that bodies are essentially finite? We unswer that a supposed body or distance of infinite extent must be nfinite either from all points of view or from one only. Whichever way we look at it we can imagine a finite point in it to which an nfinite line is joined. Moreover, we can imagine another point on a such a way that the smaller line coincides with the longer. If both former is finite and so is the latter, seeing that the shorter has fallen short of it in finitude and the longer has exceeded it in finitude and what exceeds something in finitude is itself finite. In any case if one were greater than the other the infinite would contain greater and smaller, more and less, which is absurd also. Hence to assert the existence of infinite body or distance in plenum or vacuum is absurd.

This demonstrative proof can be applied to infinite numbers and individuals. If we assert that a body is finite and might be greater or smaller than it is and if one of these possibilities has already been determined it needed a determinant.1

This determinant must either be an essential cause, necessitating 14 a creator only by those operations in which there are indications other than they are. Therefore we know of a certainty that the creator is not an essential cause, but one who produces by will and by nature, or one who produces by will and choice. The first is folly, because the essential cause does not distinguish like from like, shape, and all the attributes are one. We can assert the existence of of a choice which determined characteristics that could have been seeing that so far as it is concerned spatial bodies, direction, size,

This is an admirable position to take up, save that it requires us that bodies are finite in essence and dimension, (b) that there is a vacuum beyond the world in which the supposition of deviation to right or left (of the planets) is possible, (c) the denial of phenomena without beginning. (Our opponents admit that the world's existence to verify premisses by which we can come to know that the world originated in time and needed a creator. Such are: the assertion (a) is essentially contingent and that it needed a determinant to tip the scale of being against non-being, yet they say that the world

\* al-mukhaṣṣiṣ.

hose who admired his works.

al-muthageis.
 The figure has become a technical term for the action of the muthageis.

its non-existence would be an impossibility: the impossible is that We divide intelligibles into three: the necessary, the possible, and the impossible. The necessary is that which must exist, inasmuch as which must be non-existent because its existence would be an impossibility: while the possible need neither exist nor not-exist. The world and its intellectual substances and bodies with senses and the accidents which subsist therein we assume to be finite [and infinite]. Similarly, if we assume that it is an individual or many individuals either it must necessarily exist or necessarily not-exist. But that is impossible because its parts change in condition before our eyes and the necessarily existent never changes.

essence and in respect of his existence only, because existence is Our position is that everything that alters or increases has a contingent existence in relation to its essence and so its existence is through the production of another. The world alters, and therefore it owes its being to the creative activity of another. If the units composing a whole are contingent then the whole must necessarily be contingent. That which tips the scale of being cannot be such in 16 common to both the necessary and the possible, so that if it (the tipper) gave the thing an existence2 in respect of himself being be brought into existence than the other. Hence it is clear that it existence or an essence, neither object would have a better claim to (the world) is produced owing to its being an existence (merely) by way of an attribute or an essence by way of an attribute.

Again, essential cause does not distinguish like from like: its relation to both is the same. Therefore where existence has been determined as against non-existence there must necessarily be a determinant in addition to its being an essence, so essential causation is vain. Again, the essential cause, having no relation whatever to the real peculiarity the one cannot have proceeded from the other. The thing caused, does not produce it. If we imagine two essences or things with no connexion between them but each of them has its own necessary existent one per se is an essence holy and far removed from all relations and connexions, unique in his reality. It is the necessity

of his existence and not an attribute additional to his necessary TRANSLATION

from him by way of essence, so that essential cause is unintelligible essence. It is not necessary that anything should come into existence when relations and connexions have been ruled out.

You say that as the cause (mūjib) was one it was impossible that 17 two things should proceed from it at the same time; and since it was pure intellect, i.e. non-material, it caused an active (bil-fi'l) intelligence which was also non-material; and since causation involves the one can stand in the place of the other, there may be posited of the necessarily existent and of that which stands in its place in causation one and the same thing. But essential causation is false and so mutual relation, and relation involves mutual resemblance so that it is clear that selective creation alone stands.1

itself?'2 We say that it cannot be a condition, for the originated is only related to the originator by way of existence; and non-existence through it eternally. The matter will only become clear if we settle was the precedence of non-existence a condition in the originating has no influence in bringing into existence, so it is possible that the sarily existent One, but why should its existence through another require its temporal origin from non-being? If a thing exists through something else it does not exclude the possibility of its having existed the question 'If He gave the world a beginning from non-existence, Objection. Agreed that the world is contingent and needed a necesworld eternally existed through something else.

notion of the vacuum and just as we cannot suppose a void between 18 cated is fantastic ambiguity. We cannot imagine primacy (al-awwa-Answer. The use of the term 'non-existence' in the sense of a thing isyah) in a phenomenon (hādith) unless it is supported upon the notion of time and space; just as finitude in the world rests on the the existence of the Creator and the world, so we cannot suppose that But neither concomitance in time nor in place follow from this. This of which time before and time after, or source of origin can be predithere was time between the existence of the Creator and the world. distinction should be carefully observed.

Let it be supposed that the existence (variant 'origin') of a thing which does not arise from another thing is the meaning of its origin rom non-existence. We mean by origin (huduth) having a beginning. 'It was not and it became' is the meaning of 'preceded by Again, if the world is contingently existent in relation to its essence

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I suspect that the words waghaira mutanähin are wrongly added by the copyist.
<sup>2</sup> Professor Margoliouth suggests that aujada should be read.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See footnote to p. l.

i stadaggug al-iḥdāh; I follow Lāḥiji, who defines taḥaggug as unyūd (Verzeichnis,

be concomitant with the necessarily existent in essence and existence because that would require that the latter should be temporal. With is a correlative which yokes both parties together. Nor could it be with the necessarily existent in rank and dignity . . . so that the because before and together with in essence and existence are not found in one thing. It could not be with the necessarily existent in time saying 'God was and there was naught with Him' is right.

What do you mean by saying that that which is possible (i.e. the world) continually exists in or with the necessary? Can it be that you suppose that the continual existence (dawām) of the creator is temporal, made up of infinite moments as you suppose the existence of could be applied to both in the same sense the Creator's existence false assertions. The folly of this will become plain when we have existence of the Creator means that He is necessary per se and in His essence: He is the first without a beginning preceding and the last without a later following; His beginning is His end and His end is His beginning. As to the world, it had a beginning and its continuance would be temporal, or the world's existence would be essential; both the world to be? A wretched confusion of terms! The continual (dawām) is temporal, subject to increase and decrease. . . . If dawām established the impossibility of phenomena without a beginning, and of the existence of anything infinite.

As to your assertion<sup>2</sup> that a phenomenon is only related to its producer by its existence, and non-existence does not affect it, we 20 answer that if this were so everything that is brought into existence would be so related and that would entail an infinite chain. It is not related to the necessarily existent because it exists, but only because it is 'possible'. Possible existence precedes existence. We say that the world came into existence because it was potentially existent, not that it was potentially existent because it came into existence. The and the essential precedes the accidental. Thus the possible is essenpossibility of its existence is essential to it; its existence is accidental, tially non-existent apart from the author of its existence and is preceded by non-existence and the said author.

Objection. What is the difference between the world's being the necessary result of God's causation and its existence being given by Him? For if the world was essentially contingent and came into being through another then it was necessary through Him. This is <sup>1</sup> It has been maintained that it is 'alā sifatin.

are concomitant in existence. You say 'My hand moved and so the key in my sleeve moved'. You cannot say 'The key moved in my by the cause and is contingent in relation to its essence, necessary in relation to its cause. Cause precedes effect in essence though they the law of every cause and effect: effect is always rendered necessary sleeve and so my hand moved', even though the two movements are simultaneous in being.

Answer. A thing's existence through the author of its existence 21 (mujid) making it exist is correct in word and meaning as opposed to Contingent means that a thing may exist or may not exist. Not that necessity, is derived from the determinant.<sup>1</sup> You may say: When "arada lahu) because the cause conferred necessity upon it so that it potentially (mumkin) existent, not potentially necessary. This is a a thing's necessity through the necessary cause making it necessary. existence upon it, and necessity befell it as an accident, and thus its it may be necessary or may not be necessary. Its existence, not its it came into existence necessity with reference to the cause befell it sary.2 Nay rather (the cause) conferred existence upon it so that it would be right to say it came into existence by (the cause) conferring existence was related to necessity because it had been (previously) could be said it became necessary through the cause making it necesnice point which must always be kept in mind.

knowledge cannot possibly happen. But its necessity was only in the 22 sary. . . . Existence and non-existence are mutual opposites with no ferred back to the giver of existence. If you say, 'Its existence is necessary through His causation,' you seize upon the accidental. When that if the potential came into existence at an appointed time or in a Potential is midway between the necessary and the non-necesintermediate term. The potential owes its existence or non-existence to the giver of existence. Therefore necessity can only be attached to the world as an accident and an accidental thing is not to be rewe say, 'It came into existence by His production,' we seize upon the essential reality of that which is derived from another. It may be said definite form its existence then and thus must be necessary because the Creator knew and willed it so and because what is contrary to His forecausation of knowledge and will; and if it is established that existence, causation, which they adduce as an argument for the world being contemporary with the Creator, is false. This leads to ridiculous statements, for sometimes they will not admit that the movement of the hand is the cause of the movement of the sleeve and the key, and not necessity, is that which is derived in things of time, essential hey will not accept the doctrine of necessary consequence (tauallud:

The next four words should be omitted.

see Midal, p. 44), refusing to admit the causal force of the particle fa in fataharraka al-miffah 'and so the key moved'. With them matter is the cause of the existence of form, so that it would be correct to say that form without matter could not have existed and they are concomitant in existence. Form does not exist because matter makes it exist but because of the action of the giver of forms. If that be conceded, cause can precede effect in essence and be contemporaneous with it. The impossible is the co-existence of that which had a beginning with that which has no beginning, as has already been explained. ... The only relation subsisting between the Creator and the world is that of activity and object.

If it be asked whether the world could have been created before it actually was, it should be replied that its beginning and end is a 23 necessary intellectual concept (tayauvaur). Anything that goes beyond that is mere supposition which is called 'intellectual possibility'. Such suppositions and possibilities are endless.

Objection. Granted that an infinite body cannot actually exist, demonstrate to us that infinite movements in sequence and continuous phenomena cannot possibly exist. With us finitude and infinity are referred to four divisions. Two of them cannot exist infinitely as to essence, viz. that which has a definite position (tarib wad'i) like a body, or a natural order like a cause. A body infinite as

to essence cannot exist, nor can causes and effects infinite in number.

24 A body has a definite position and parts;<sup>2</sup> and each part is related to another part so that a body cannot be infinite at any one time. Causes have a natural order; the effect depends on the cause and they are both related. Infinite causes are not possible. Two classes are infinite in essence, viz. phenomena and movements which have no necessary relation to each other but follow each other in an infinite temporal sequence—an intellectual possibility. Also human souls, for they do not follow one another but exist together without a position like bodies or a nature like causes, and can exist ad infinitum.

Answer. Whatever existence comprises is finite, and the existence of the infinite is inconceivable whether in a definite or a natural order or not. Any plurality which is infinite must either be so from one aspect or from every aspect. Now we can mark off mentally a part of the plurality and take the plurality with that part as one entity or we can take the plurality by itself as an entity. In that case the plurality with the addition must be equal to the plurality without it in number or extent, which would mean that the less was equal to 25 the greater, or not equal to it, and that would mean that there would be two infinite pluralities, one greater and the other less. These sup-

positions are absurd. (There follows a similar argument drawn from Avicenna's Najdt.)<sup>1</sup>

TRANSLATION

Avicenna said: There is a difference here.

A point can be singled out in a body which has a definite position, and then it is possible to conceive a body of similar size and its extension to infinity.<sup>2</sup> But movements which are consecutive have no definite position, for they do not exist together and you cannot single out one movement and apply the principle of a corresponding 26 something capable of extension, because that which has no order in position or nature is not susceptible of intibūq.

It was said to him: Your answer about this difference falls into two sections. In one you suppose a point in a spatial body which you project to an imaginary infinity and you assume a corresponding body. Assume then that past movements still exist in sequence and that past moments of time are still present in sequence like an imaginary line of infinite extent composed of consecutive points. The dividing points (hadda) in the movements and the (atomic) moments in the times are like the points in the lines, and the sequence of the one is as the consecution of the other.

The cause which makes infinity impossible and necessitates finitude is that which leads to the less being like the more, and this is present in both places. The Mutakallim applies this argument to time, making to-day the starting-point forwards and backwards, and comes to the same conclusion, viz. that infinite time is an impossible concept.

Secondly, if movements and individuals have no definite position they have a natural order like causes and effects, and thus must be finite. Every effect is contingently existent in essence, and its existence is only necessary through its cause, so that its existence depends on the existence of its cause and you are driven back to a first cause which is not contingent. The relation of father and son is similar: the son's existence depends on the father's, and the father's on his father's. Why do you not say they depend on an ultimate first father? According to you individuals are infinite. Then, for every individual human being a rational soul is to be enumerated, and it remains united in existence (with that being). But if individuals are infinite,

 $^1$ Shahrastant has made a few changes in Avicenna's terminology, cf. Najdt, Cairo, 1331, p. 202.

and, p. 202.

The argument is that anything which is subject to intibag (the placing of a corresponding cover) cannot be infinite. The finite is 'covered' by the hypothetical infinite which overlaps it and by so doing shows that it is capable of division and is 'poo facto not infinite.

The argument as to the finitude of space is the same as that used by al-Ghazālī

Emend the text.

<sup>1</sup> Cf. Metaphysica A, Book V, ch. xix, and Ibn Tumlus, 11.

and their existence is possible, because they follow one another not united together in existence, what have you to say about souls? For they are united and infinite.

Avicenna maintained that souls have no natural or fixed order. It was said: If individuals are ranged as begetter and begotten, so are souls also, because one of the accidents which especially accompany souls is that they are such that out of their individuals other individuals proceed. The relation persists with them, and therefore they have an order.

Another proof that infinite phenomena and movements have no real existence. Suppose we discuss the age in which we live: without doubt the past is finished, and a thing that is finished is finite. If we isolate the past from the present it is clear that past movements are 28 finite, seeing that they have come to an end. For every movement that is created or annihilated movements have passed away before it without number. A finite number of movements is always in existence which is after the past and before the number that lies in the end. If it is finite at one end it is finite at the other. So all movements future. Every movement and every revolution has beginning and are essentially finite as to beginning and end. They are numbered in time and it is time that numbers them; hence that which is numbered and that which numbers are finite as to beginning and end.

Can it be said that movements are infinite in number ? We say that every existing number can be increased or decreased and is therefore human beings. But according to them souls are infinite in number finite. This judgement applies to numbers whether they are of things while subject to increase or decrease, and so are individual human the remainder is made to correspond with the number of the souls, if sphere are like those of the moon in the first, inasmuch as neither existing together like human souls, or in sequence like individual beings. Therefore, if the individuals are compared with the souls they must correspond. But if the individuals fall short of the number and both are infinite the less is like the greater; and if they are finite our of. Milal, p. 444) is that the movements of Saturn in the seventh have an end. But it is notorious that Saturn's movements are greater than the moon's. Yet they are the same as, and greater than, the 29 object is achieved. An argument used against the Dahriyya (atheists, moon's movements—a monstrous absurdity!

If it is said that their movements are equal because the moon moves more slowly in completing its smaller orbit we reply that their movements are those of circumference and axis. They are in infinity,

<sup>1</sup> Cf. al-Ghazāli, op. cit., pp. 31, 32. Ibn Ḥazm (Cairo, a.n. 1347, p. 20) uses similar

yet the movement of Saturn is twice that of the moon. The point is

TRANSLATION

with the possible. Therefore, what God knows is more than what He Objection. You posit irregularity (tafāvut) in God's cognitions and decrees. With you knowledge is connected with the necessary, the decrees. Less and more point to two species both of which are infinite. possible and the impossible, while Power  $(qudra)^1$  is only connected

both are infinite and there is no question of one being less than 30 quality by which what is rightly knowable is known, and Power is a Answer. We do not say that God's cognitions and decrees form an infinite number. They are indeed infinite, but knowledge is a quality by which what can rightly come into existence is decreed; so not exist. Obviously you can go on doubling and redoubling a tions) nor are intelligibles and determinables infinite pluralities. It another. Indeed, with us it is the existence of infinite numbers which is impossible. The infinite is a mere conception of the mind: it does ables infinite it may be said that the divine knowledge and will (qudra), are infinite. But knowledge and will are not a simple thing should be understood that the meaning of our doctrine that the essence of the Creator is infinite is that He is one, and indivisible, and which exercises itself on infinite objects (lit. going in infinite direcnumber, and as the mind can conceive of intelligibles and determinimitless.

The Dahriyya. You say that the world originated in time after it was not. In that case its existence was after the Creator's. Therefore:

Either it was later in time or not in time.

If not in time, then it was contemporaneous with the existence of the Creator. If later in time, then

Either it was later in finite time or in infinite time.

latter we must suppose that infinite objects exist in that infinite 31 If the former the existence of the Creator must be finite: if the

If infinite time is not impossible, neither is infinite number.

Answer. Your position is utterly untenable. You say that if the world were originated in time its existence would be 'after'. If by that you mean after God's existence in time it is inadmissible because we have demonstrated that the words before, after, and contemporary with cannot be used of God.2

The Divine attribute quara embraces both Power (quuna) and Will or Volition (irada). Elsewhere their proper activities are carefully defined. See ch. ix.

It will be observed that controversialists in Kalam seldom attain common ground. Each difficulty is referred back to an earlier dogmatic assertion which the opponent has not accepted. Moreover, the dichotomy 'The world is after in time or not-in-time' is false. You speak as though we admitted that the world was related to the Deity in time, and when we say that that is impossible you pretend that we are committed to its existence side by side with God, which is hypocrisy. The only sense in which 'after' can be used is that the Creator is He who gives existence, and the created is that which derives existence from Him. The one's existence has a beginning: the other's has not. But you cannot speak of 'after in time or not-in-time'.

Objections. There must be some sort of relation between Creator and created (mûjid and mûjad); and if relation is established, it must be either in finite or infinite time.

32 Answer. Such a relation must be denied. If it were established, God's existence would be temporal subject to change and movement. If any one were to ask what was the world's relation to God in that it existed and had a limit? Did it touch Him or not? If not was it in the void or in a finite or infinite distance?—the question would be absurd. So here.

Returning to the dichotomy, does 'time' mean something existent or the idea of something existent, or a pure non-entity! If it is existent then it is of the world and not before it, for the existent subsists either in itself or in another; in either case it cannot be supposed that it was before the world. If it has merely ahypothetical existence, it must be remembered that the suppositions of the mind are not always possible in actual existence. The mind can imagine an infinite number of other worlds, and infinite numbers themselves, and infinite spaces of time. If it means pure non-entity, there can be no finitude and no infinity in a non-entity.

Again. Why do you say that if time were finite the Creator's existence would be finite? The finitude of time is like the finitude of the world in place, and that is assuming the point at issue. The fact that the world is finite does not require that the Creator's essence should be finite, because place has no relation to Him. So also with time. Why, too, do you say that if time were not finite in our thought (infinite) objects might actually exist therein?

Avicenna, following Aristotle, said that everything that comes into being from non-existence is necessarily preceded by the possibility of existence; and this is not pure non-existence, but is something capable of existence and non-existence, and that can only be conceived in matter, so that everything temporal is preceded by matter. Hence this antecedent matter can only be conceived in time, because 'before' and 'with' have only real existence in time. The non-exis-

<sup>1</sup> This is not precisely what the Dahriyya said, v.s., p. 13.

Var. atter..

Or, perhaps, 'simple'. Awwal is sometimes used as a synonym of barit.

tent 'before' is the non-existent 'with' and is not the precedent possibility which accompanies existence, for in that case it (the non-existent) would have a temporal precedence. If the world were a phenomenon (hādith) arising from non-existence, the possibility of existence in matter would have preceded it in time. So either there would be an infinite chain, which is false, or (the possibility) would stop at a point where neither possibility nor non-existence preceded it, and so its necessity would be through another. This is our view. The Mu'tazila adopted this error in the belief that the non-existent was a thing. . . .

existence becomes it rather than non-existence, and is primary; and 35 We have already explained that 'originated from non- 34 that its existence was material. Possibility as such does not require is the sphere of the spheres. We hold that every phenomenon of a ceded by the possibility of existence. The temporal object vacillates existence, whereas existence so far as its essence is concerned is primary. This existence can only be asserted when something has a matter, and its precedence of an object is merely subjective, which you call 'essential precedence': and that precedence is not a temfor their existence is essentially possible, and the possibility of their existence preceded their existence. Similarly the first body which comporal origin or, as you would say, of essential origin, is prebetween existence and non-existence, and this vacillation between ective suppositions, for the thing in its essence is in one attribute of divided into (a) that whose existence pertains to an existence which (b) that whose existence pertains to an existence which it has from another, so that it can be said existence does not become it and is not it has per se, i.e. it is not derived from another so that it can be said ling and has in its essence the possibility of existence, i.e. preceded existence' means the thing (al-maujud) which has a beginning. Antecedent possibility is not an essence—a thing needing matter—but it is a supposition, because of what cannot exist real existence (thubut) cannot be predicated.... We regard the origin of the world in the same ceded by non-existence, i.e. it was not and then it became; and it is in its essence contingently existent, but this contingency does not require that it should be preceded by matter, for that would imply poral precedence. Similarly the first thing caused and all the souls; existence and non-existence, precedence, and possibility are all subbeginning preceded by the existence of something without a beginway as they regard the origin of the human soul—it has a beginning but not out of something else; so that it can be said that it was pre-Answer.

1 Var 'after'

preceded by the possibility of existence. Rather the existence is by the possibility of existence. You cannot say that it is existence essentially a possible existence. Here are two kinds of antecedents: the antecedent existence of the object, and the antecedent possibility only mean that it is possible in its essence. It vacillated between Without Him it could not have real existence. If every temporal that matter and time need other matter and other time; and no temporal thing would actually have existed! The foundation of their of existence. All we know of the latter is that derived existence can which needs time, there is an infinite chain so that it can be said that theory is vain. But there must have been a starting-point, viz. the existence and non-existence and needed some one to tip the scale. thing 'needs' precedent possibility, which in turn needs matter, first thing created (mubda') out of nothing, possible in its essence, but its possibility not requiring time and matter. Thus we must think of the precedence of possibility and of non-existence and of Him who brings into existence. The latter precedes in His existence qua existence, and consequently he precedes the non-existence and the possibility (latent) in the object by a logical precedence. Hence is established the difference between essential and existential precedence a point which should be carefully noted.

Avicenna said: I admit that the world with its substances and With regard to that which could not or could exist, and if it were sarily come into existence. Then it comes into existence after it had not existed. But logical thought demands that if the one essence<sup>1</sup> was accidents is per se possibly existent, but the question is: Is it necesit must either be said that what can come into existence from the one in all respects and remains as it was—and nothing has been brought into existence from it in the past (though it could have been) and it is still in the same state, then nothing has been brought into sarily existent through another, while existing eternally with him? designated by existence would need one to tip the scale of existence, determinant must necessarily come into existence, or must not necesexistence from it. And if something had been brought into existence nature, power, exercise of force, purpose, or cause. Therefore either that cause must have originated a quality in its essence, or originated something distinct from itself. The discussion about that originated then indubitably something has originated from intention, will, something, whatever it may be, is the same as that about the world. In that case (forsooth)² it is impossible that anything should originate, 36

and if it is impossible then there is no difference between the state of doing and not doing, yet action has occurred—which is absurd.

We have turned the adversaries' arguments against them by the hypothesis of a substance void of action which is false. The contrary position is the true one.

sibility of the world's existence from eternity; (2) that what could Answer: You are trying to establish three premisses: (1) the posexist must exist; (3) that a temporal cause underlies a temporal

no beginning. Wherever possibility and potentiality are the nature 37 which has a beginning cannot be coupled with that which has (1) We have demonstrated the impossibility of the eternal coexistence of the possible per se with the necessary per se.1 That of a thing eternity must be denied it. When you say that the case away. If you ask why the world could not have existed in eternity, we reply that we have already demonstrated the imposworld is possibly existent and all possible things must exist in eternity you have joined irreconcilable propositions and given your sibility of infinite originated things.

(a) 38 Possibility and necessity are opposites except that it can be said of that this necessity is through another's causation and the possible only needs the necessary in its existence, not in its necessity, as has already been explained.2 (b) If everything that could exist were If order is a condition in substances so that they come into existence in order up to a determined number, so it is a condition in the actual existence of things. The order in substances, prior and post, is like the that which may possibly exist that its existence is necessary through another. Some even refuse to grant as much as this on the ground necessarily to exist we should have an infinity of things at a stroke! (2) Here we have contradiction in (a) word, and (b) meaning. order in existing objects first and last-a noteworthy point.

deduction. It has a relation to the necessarily existent One and con- 39 Abū-l-Qāsim Sulaimān ibn Nāṣir al-Anṣārī used to say that the (3) This is a most pernicious cause of error. Our master and imam men's minds. He said that the possibility of the world's existence is established by reason and its emergence in time is established by mode of the Creator's activity was beyond the comprehension of relation of the temporal thing to him before, at the time of, and after, troversy is only concerned with the nature of that relation. The creation and when nothing at all had emerged, is all one. Why, then, lid it come into existence, and why did He create, and what is the

 $<sup>^1</sup>$  From which all else proceeded.  $^{\circ}$  Possibly we should read: 'If it is impossible that anything should originate and if it was impossible then . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nevertheless the assertions are repeated. I have omitted them.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See p. 9. 3444

power (qudra). The divine attributes have no special application<sup>2</sup> so willed its existence at that time it is replied that knowledge and will now can a special (divine) act be accounted for? It is here that some the created. The Mu'tazila posit volitions in time which do not (wada) are of universal application, so the relation of its existence to the universal will at that time in that form is the same as the relation of its existence at another time in another form.1 Similarly with of the Mutakallimun go wrong. The Karrāmiyya assert that temporal things such as volition and speech are in the divine essence, and these designate the world by existence instead of non-existence. According to them the eternal will (mashi'a) has a universal relation, and volition (irāda) a particular relation. They distinguish between production in time and the thing produced in time, and creation and but they do not make the distinctions as to creation and created, &c. We will expose the futility of our adversaries' arguments and then meaning of creation and origination (ibda')? If you say He knew and subsist in a substrate and which designate the world by existence, indicate the plain meaning of bringing into being (ijād).

everything is related to essence and existence in the same way: two of an attribute or by a modal relation ('alā i'tibār wa-wajh). If He 'adā wajh) as our opponents say that He is necessarily existent per se a modal existence, that too is false, because necessarily existent per se We say: It is agreed that the world is possible per se, needing one to tip the scale of existence against non-existence. Therefore, He who tips the scale of being must either do so inasmuch as He is an essence (dhat) or inasmuch as He is existence. Therefore, it could be argued and (2) an infinite number of possible existents could originate, for absurdities. Either He tips the scale qua essence or existence by way and he only caused existence because He is necessary per se, He being and we need not assume that that which is not derived from another gence, or intelligent, need not think that He confers being on others because according to them 'intelligent' is a negative term meaning 'free confers existence on something else, so essential causation fails from (1) every essence and every existence could tip the scale of being, lips qua existence by way of an attribute the position is surrendered, and essential causation falls to the ground. If qua existence modally is a negative term meaning 'His being is not derived from another' confers existence on another. Similarly he who thinks, as our opponents do, that He (the maker of this world) is a knower, or an intellifrom matter'; but it does not follow that His freedom from matter all sides, and it is clear that He (God) brought (the world) into being

<sup>1</sup> I.e. the theory that God willed it at a particular time implies ignorance of the nature of the divine will.
<sup>3</sup> khuşûş.
<sup>8</sup> See Al-Müal, p. 81.

by way of an attribute. This attribute in respect of its essence is capable of conferring special characteristics and bringing into being universally. It is that which has made things as they are and not otherwise. Its relation to them and everything else is the same. Also it has a special mode (wajh) in relation to what happened as opposed to what did not.

that time. God's knowledge is universal in the sense that it is an 41 knowledge, will, and power, of universal and infinite relation, when 42 world at the time it came into existence He willed its existence at We say that inasmuch as the Creator knew the existence of the attribute by which He knows all that can be known. Intelligibles are infinite in the sense that God knows the world's existence, and the possibility of its existence before and after in every mode of logical possibility. God's will (irāda) is universal in the sense that Volitions (muradat) are infinite in the sense that different ways of specifying are infinite; they are particular in that they specify the object of God's knowledge with existence. God's power (qudra) is also universal because it is an attribute capable of bringing into existence without restriction, i.e. the production of everything that can possibly exist. It is also particular in that it produces what He knows and wishes to exist, for what is contrary to His knowledge cannot in respect of the capacity of their existence and essence in relation to the infinite things that depend on them; (b) particular in their possibly exist or happen. So all the divine attributes are (a) universal relation one to another. These attributes act in unison in conferring existence and cause no change in the Creator (mujid). We cannot a new cause for the production of a new thing. But could we embrace grasp this conception because we cannot create, and our attributes with one object, and that not creatively. Our attributes cannot it is an attribute which specifies everything that can be specified. are not universal. Our knowledge, will, and power, are concerned endure because they are accidents. Our minds and our senses demand a specified time came for the production of a thing it would befall without alteration of our essence or a new thing or cause arising.

Our opponent urges this of the Active Intellect and its emanation, saying that its emanation is universal; it is the giver of forms, not dividing them nor specifying (in what object they shall reside). Then he postulates a kind of particularization in relation to the receivers and conditions which are generated, so that a 'preparation' is brought about in the receivers. So the emanation is particularized by a particular receiver in a particular measure. The fact that an

The reading of P., emending bi'l-wujüd for bi'l-maujüd, must be followed.
 See my article in The Legacy of Islam, p. 259.

Why are these objects finite in number? Why should not these we are concerned with the origin of these bearers. Why are the We ask, Why confine objects in these essences if there is no particularization in emanation? The finitude of objects in number and Particularization with us means the receptivity of the bearers (of form) and the emanation gets its dimensions from them, we reply that heavens confined to seven or nine? Why four elements and so on? place is the same as their finitude in beginning and time. If you say heavens be infinite as to place as their movements are as to time?

thence to a particular providence. Then you say that these are nected with the thing willed with the concurrence of knowledge. The only difference between the two schools is that they refer the Ideas If you say, Logical demonstration forbids the assertion that the relative or negative attributes which do not necessitate plurality or ment we predicate of the Eternal Will which decreed the particularization of things in order according to the knowledge of the Omniscient.<sup>2</sup> sity, and from necessity to a particular intellection (ta'aqqud) and alteration in (God's) essence. What you call intellection we call As with you providence results from knowledge, with us will is conworld is infinite as to place, We reply that that is precisely our position. Everything that you have said concerning the Divine Providence<sup>1</sup> eternal knowledge, and what you call providence we call eternal will. which caused the order of existent things in the most perfect arrange-You have been driven from abstract existence to a particular necesof the Attributes to essence while the Mutakallimun do not.

a successive intelligence and soul and sphere until the last sphere was The opponents say that the order of procession from the Creator 44 which is the sphere of the spheres, and by means of each intelligence Intelligence. This caused another Intelligence and a soul and a body was thus: The first thing to proceed from the Creator was the First

<sup>1</sup> This is the first mention of Divine Providence ('ingya), so that it would seem either that the author is quoting from some other work; or, as is more probable, he is using notes of his lectures. He has not, however, given us the running comments

<sup>2</sup> I owe the reference to Sur. 29. 9 to Professor Nicholson.

TRANSLATION

the compounds and lastly the human soul, because existence began then it began from the vilest until it reached the noblest, viz. the reached. This the Active Intelligence, which is the giver of forms in this world, rotates. By means of the heavenly intelligences and movements of the spheres, the elements came into being; by their means from the noblest and descended by stages to the vilest, viz. matter; reasonable human soul.

It may be said to them: Did these lower forms of existence, in the in a moment or in order? If in a moment, then the order which they If they happened in order one after the other, how can essential prevarious shapes and species in which they are seen now, come into being affirm (var. he called into existence) in the existence of things is false. oedence between the first caused and the last caused be substantiated ?

mena are infinite is false; for if celestial movements were infinite, 45 We ask, What is the temporal relation between the first and last thing caused if they are essentially timeless, albeit the human soul had a beginning? What, too, is the relation of the soul's beginning to the first intelligence, for if between them infinite souls had originated in infinite time, the infinite would be shut in between two limits, and that is absurd. If they were finite, their argument that phenoterrestial objects would be infinite also, so the theory refutes itself

They differ, too, about the order in the beginning of things. Some others say intelligence, soul, matter (hayyūlā =  $\tilde{v}\lambda\eta$ ), the spheres, the say the order was (prime) matter ('unsur), intelligence, soul, body; elements ('anāṣir), the compounds.

the cause of the world's existence was His generosity; and His generosity was eternal. Therefore the world was eternal. He could involve alteration in His essence. There could be no impediment in the not be generous at one time and ungenerous at another, for that would way of the emanation of His generosity, for if there were, His generowould operate eternally, whereas generosity in the production of things source, that source would be the impelling force of the necessarily sity would not result from His essence, because an essential restraint has been established. And if the restraint came from an external Proclus argued that the Creator  $(al-b\ddot{a}ri)$  was essentially generous; existent One who cannot be impelled to act or restrained from acting.

Further he said that the Creator  $(al..sani^{\circ})$  must either have created eternally: if the latter, the potential cannot emerge into actual without eternally in actu or in potentia. If the former, then the created is caused external aid which must be other than the essence of the thing itself, 80 it follows that the Creator's essence must change. And that is false.

A comparison with the fuller text of this passage in the Milal will make the meaning plainer. I have inserted the variant readings in the footnotes to the text.

Again, he said, No (primal) cause can suffer movement and change, for it is only a cause in respect of its own essence not by way of (activity) received from another. If the cause is eternal essentially, so is the effect. 9

is not an essential attribute additional to His essence, but an active is the denial of beginning; or relations (idafat) like al-khaliq the tor (al-mubdi') and the first cause in yours. God has no attributes It is as though you said, 'He creates through His essence', which is the Answer. Why speak of God's generosity when it is admitted that it one? With you the attributes are either negations like qadim, which Creator, and al-rāziq the sustainer in our terminology, and the originaoutside these two categories. Generosity belongs to the relative not to the negative class, so that there is no difference between the meaning of the Originator and the Generous, for both mean the doer. question in dispute.

The opponent says He does not create by His essence, and His activity is not eternal, which is the point at issue. You change the there was a time when He was not generous, it is the same as his word activity to generosity and make it the proof of the argument. If generosity is the equivalent of activity and bringing into being, then when he says: There was a time when He was generous and saying: There was a time when He created and a time when He did not create; and that is the point of the controversy.

be no connexion between them. God is generous inasmuch as His generosity can be conceived. To say that an individual who comes sible before time was, not as regards the agent, but as regards the has a beginning; timeless eternity (azal) has not; therefore there can is essentially generous is to make oneself ridiculous. The timeless and the impossibility of a thing's existence is the impediment to the emanation of existence, but not so that the impediment can exercise impulsion or compulsion (of itself): on the contrary it is impossible per se. Similarly, if God had created things in order, or everything at power over what can exist, but as to what cannot possibly exist you must not say that God has no power over it, but that the impossible The difficulty can be solved in two ways. First, operation is imposoperation itself, inasmuch as its existence is inconceivable. Activity into being in our time must always have existed because the Creator existence of a particular thing (al-manjud al-mu'ayyan) is impossible, per se is not capable of being willed  $(ghair magd\bar{u}r)^1$  and so its existence yet it would not militate against God's being generous. This resembles the doctrine of the Mutakallim that we may ascribe to God once without any order, our opponents would say it was impossible; is inconceivable. 47

<sup>1</sup> Or, not an object meet for the exercise of God's power.

some other reason which ceases to operate, then it becomes an object 48 if a thing is essentially and in itself impossible it cannot be an object Creator and He became one, He was first a potential and then an of God's power, and so it is not created. But if it is impossible for of God's power and may be created. Eternal creation is impossible because eternity has no beginning and creation has. Union between This answer applies also to their assertion that if He was not a actual Creator, and so his essence changed. We say that He was not eternally a Creator, because operation in eternity is impossible; and TRANSLATION them is impossible. . . .

of something. It is impossible that the effect should exist together (timelessly) with the cause, for that would disrupt their relation. We The Creator's existence is essential and underived; the existence of the world is derived from Him, and the derivation must always ing of His being a cause is that He is an originator of the existence deny their coexistence in time, for that would necessitate the existence With regard to the assertion that He is a cause essentially, the meanof the (first) cause in time, subject to change, and that is impossible. precede in existence.

Secondly, we say: How do you know that God must be generous essentially? They reply: Because what He does is more perfect than what He does not do.

for any reason involving a reciprocal relation. If an object's perfec- 49 Now that which is defective unless it does something, is not perfect Reply. Suppose the contrary were true what would your answer be, for what you say is not a necessary proposition of a subject whose for a purpose (ghard) nor in order that He may receive praise, nor tion were in itself, and another object's perfection were derived from in its essence, but is defective and finds its perfection in something outside itself and cannot rightly be said to be necessarily existent in perfection is in itself and not in another? What God does is not done something else, obviously the former would be superior to the latter. its essence.

What is the meaning of 'If He was not a Creator He became one and innovation resulted?? If it means that innovation occurred outside the divine essence it is admitted, but within the divine essence it is inadmissible; it is the point in dispute.

Potentiality (quuvua) can mean abstract preparedness (isti'dād) or the latter is admissible. Here is the point in dispute. But there is no need to postulate something to bring a thing from potentiality to Power (qudra). The former is not to be predicated of God, though Ambiguity, too, underlies their saying 'He was a Creator potentially'. actuality.

one, and a cause in respect of its being necessary through him not Proclus' saying that no cause can suffer movement or change, for it is only a cause in respect of its essence, is inadmissible; moreover, for it does not suffer movement and change and it is not a cause in respect of its essence, but is the thing caused by the necessary existent it is false on his own premisses in the case of the First Intelligence, per se. The same holds true of the separate intelligences.

finite in number, therefore human beings must be. From this it [Shahrastāni]. The easiest and best way of proving the temporal origin of the world is as follows: we establish that human souls are follows that things of composite nature are temporal and finite, and so are the circular movements which unite the elements. Thus the movements and the celestial movers must be temporal, and so the universe as a whole is of time.

We assert that an actually existent number, if it were actually bigger than an infinite quantity. The infinite cannot be doubled by past individuals the former will be less and the latter greater by the at any given present is the relation of the less to the more. Thus the infinite, would not be susceptible of plus or minus, for nothing can be Now human souls are actually susceptible of increase and decrease. At the present day a certain number of human beings exist, each having a soul. If those souls are added to the souls which survive of addition and so it will always be. The relation of the past to the total the infinite. What is finite from one aspect is finite from all aspects. infinite cannot actually exist.

It might be thought that things which come into being in sequence it with approval. But if the supposition concerned infinite objects Though this opinion is intellectually a mistake the fancy often eyes existing together instead of in sequence, actual not potential, they would have to be free from plus and minus as aforesaid, whereas they are not. Everything composed actually of units is subject to plus and 51 are infinite in an unbroken line (lit. first before last and last after first) and that if they have no end they must needs have had no beginning. minus, and therefore cannot be infinite.1

52 When we say that the infinite number is a subjectivity we mean number can be known without being tied to a thing counted, so the half and quarter can be known without reference to the infinite, but the supposition of a precedent non-existence is mere fancy like the that the mind is unable to conceive an end to it. Just me a pure it is impossible to assert that infinite numbers exist, for everything existent is numbered and finite. The universe had a beginning, and supposition of a vacuum beyond the universe in which the universe <sup>1</sup> I have passed over the repetition of arguments which have been advanced before.

may reside. In fact the vacuum is the spatial counterpart of the TRANSLATION supposition of temporal non-existence.

by an infinite number of worlds. Before the world there existed 53 naught but the Producer of its existence, its Originator, prior in Questions as to whether there are worlds infinite beyond this one are ridiculous. It might as well be asked if this world were preceded creation and origination, not prior in essential causation or time. He is above the world in origination and unimpeded action, not essential and local 'aboveness'.

#### CHAPTER II

THAT ALL THINGS THAT EXIST HAD A BEGINNING THROUGH GOD'S 54 THE MU'TAZILA, DUALISTS, AND NATURAL PHILOSOPHERS, AND A ORIGINATION. HEREIN IS A REFUTATION OF THE DOCTRINES OF PROOF OF KASB, AND THE DIFFERENCE BETWEEN KASB AND IJAD AND

say it is another intelligence and a soul and a sphere, i.e. body; and 55 of them say No. Then they differ about that one. Some said it is All theists agree that it is God that gives existence to all existent things. He is the sole Creator. The philosophers asserted the possibility of a thing proceeding from (a source) other than God, with the condition that the existence of that other rests on the existence of something else which goes back to the necessarily existent. They intelligence; others it is prime matter, then intelligence. They differ thus there proceeds from every intelligence an intelligence until that differ as to whether more than one can proceed from it, though most as to what proceeds from the first caused. Some say it is soul; others Active Intelligence which turns the sphere of the moon, the giver of

thing proceeding from the necessary existent. I have written about Some of the older philosophers asserted the possibility of a plural these theories in my Milal....

The Mu'tazila Qadarites assert that man's will has an influence in bringing into existence and origination in movement and quieThe philosophers agree with us that no body or bodily faculty can 56 Originate a body; and the Majūs agree with us that darkness cannot have originated through the originating action of light. The Mu'tazila

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From now onwards I have translated much more freely, summarizing the arguments as much as possible.

agree with us that man's power is inadequate to originate bodies, colours, &c., but they differ as to the secondary causes (mutawallada).

porary origin of the world because when it has been proved that the I have appended this question to the discussion about the temcontingent rests on the giver of existence and that ijad means giving existence, then everything is contingent resting on God's ijad in respect of its existence. Intermediaries are preparatory dispositions,

'Against the philosophers we argue that everything which exists through something else is contingent in respect of essence; if it were able to produce anything it would produce it in respect of its existing or in both respects at the same time. But it cannot produce in respect of its being existent through another except in conjunction with its the other, and its existence cannot escape from its reality, which is 57 contingent existence. The nature of contingency is privative, so that through another, or in respect of its being contingent in its essence, if it had influence on existence the influence would be in conjunction essence, seeing that the essence of one is not free from the essence of with privation—which is absurd.

'I have drawn this proof from the doctrine of the philosophers on the subject of body, i.e. that it cannot influence body by way of bringing into being. Body is composed of matter and form, so that if it exerted influence it would be in conjunction with matter; and matter has a privative nature, so that it is impossible that it should bring anything into existence. The body also cannot possibly bring into existence. Thus contingent existence is as matter, and the soul of existence is as form. Just as body exercises no influence in respect of its form except in conjunction with matter, so that which exists through another-the contingent-exercises no influence in respect of its existence except in conjunction with contingent existence. Therefore there is no real bringer into existence except¹ the necessary existent.' ...

gency and non-existence, because contingency has vanished with the Objection. The contingent merely causes, or brings into being, something else by virtue of the relationship of its existence through another. Simply regard it as existent without reference to continand we can ignore contingency altogether. Thus influence is not coming of being and necessity has come in the place of contingency, exercised in conjunction with contingency.

Answer. But if existence qua existence can exercise influence without regard to contingency and possibility, then let the existence of

<sup>1</sup> I omit bi-unjud. If it is to be retained, it would be best to read mijad instead of

causation than soul or body, and body influences body in respect of everything exercise influence so that intellect has no better claim to its form. For existence does not differ in so far as it is existence. TRANSLATION

If it be argued that the First Intelligence only causes something 58 or soul, and in respect of the potentiality in its essence it causes a else in virtue of relationships (i'tibārat) of its essence. In respect of ts existence through the necessary existent it causes an intelligence body, i.e. form and matter: your attempt to shun the aspect of contingency is vain, because the aspect of necessity is connected with the existence of intelligence and soul, and the aspect of contingency is ceeded they would come from two different aspects (jihataini). If it could be established that the One had two aspects, plurality in His connected with the existence of form and matter. We have laboured this point because only one can proceed from the One. If two so proessence would result.

Answer. If the (First) Intelligence caused (another) Intelligence or does not differ. . . . The fact that the body is material does not make this ground you ought to argue that a body can produce a body or a soul inasmuch as it was necessary through another, the (first) body would have caused (another) body or a soul inasmuch as it was necessary through another; for the notion of necessity through another production impossible in that it is necessary through another. . . . On oddily form. But you agree that that is impossible.

matter, which are substances differing in their real natures, which require four other correlatives differing in nature. On you is the onus which to you is absurd. Also you must prove that these correlative of relations and negations does not cause plurality in essence, does it We say: Here are four correlatives: intelligence, soul, sphere, and of asserting that the First Caused had these real natures, for otherwise it would follow that a plurality should have proceeded from one thing relationships are not (mere) relations and negations. For if plurality respect, not becoming plural in relations or negations, and the had different causal qualities they contradict their dogma 'only one cause things at all? For the necessary's existence is one in every everything would be in the same relation to the necessary existent, without intermediaries, which according to you is absurd. Thus they are on the horns of a dilemma. If they assert that the First Caused can proceed from one': and if they say these qualities are relative or negative and relative attributes do not cause pluralities: if they did, negative they are compelled to postulate plural correlatives in the necessary existent, which also contradicts their tenets.

A difficult word to render. Aspects implying different 'sides' are meant, not mere view-points. On the argument generally see The Legacy of Islam, p. 257f.

CHAPTER

in essence caused form and matter. Thus you have posited the procession of two self-subsistent substances from one thing (wajh). Here 60 'If a correlative contains different species, so must its counterpart, so really you are positing two things: its being necessary through through another caused intelligence and soul, and its being possible another, and its being possible in its essence. Its being necessary is another contradiction.'

The shrewdest of them endeavour to avoid the difficulty by accounting for plurality in the First Intelligence by the relationship of its essence, not by what it derived from another, on the ground that is not essential but from another, and so plurality was not derived contingency is essential to it, not from another, while its existence from the necessary existent.

Upon my life when Intelligence appeared there appeared ready intelligence, its being one in essence, and its being contingent in essence! Inasmuch as it was intelligence it caused intelligence, qua made four relations: its being necessary through another, its being existence through the necessary existent it caused soul, inasmuch as it was one it caused form, and inasmuch as it was contingent it caused matter. Since these relationships were different realities, substances of different species were caused. . . . But this is mere sophistry.'

Here follows the argument that the necessary existent cannot be freed from the relations which are postulated of the first caused. The receivers or carriers, though the forms are said to emanate from the Active Intelligence, whose qualities do not multiply with the infinite variety of forms. They ought to apply the same reasoning to the philosophers explain the plurality of forms as due to the number of necessary existent as to the Active Intelligence.

They say that intelligence as applied to the First Intelligence is a negative predication; but how can a negation have any relation to the existence of an intellectual substance (jauhar)? And why not include form and the categories as well as matter in the negations, and then everything would be in the same relation to the necessary existent?

than being free from matter? If you transposed the terms and made Again, why is existence through another more fitting to cause soul necessity through another the cause of intelligence, and freedom from matter the cause of soul, what nonsense would result!

'You assert four relationships of the First Intelligence who is yet 63 Then what is derived from the Creator1 and what has he of his own essence? If he only has potentiality2 of existence from his own one in essence, and you say that his oneness caused soul and body.

<sup>2</sup> Imkan sometimes means contingency and sometimes potentiality. <sup>1</sup> The necessary existent is identified with Allah.

TRANSLATION

receiving form, and potentiality has a similar nature because it is because the nature of matter is privative. Matter is capable of essence then three relationships are left. If these are derived from the First they demand three correlatives, the necessary existent being accompaniments (lawazim) of his essence (of the First Intelligence) iality is contradicted. Potentiality can only be related to matter one in every respect; while if they are of his own essence, i.e. necessary your assertion that that which he has of his essence is only potencapable of receiving existence. So form is left without a cause.

'It is astonishing that body, composed of matter and form, cannot is in itself potential should cause intellectual substances different in species and should be unable to participate in matter notwithstanding that potentiality exists only in the mind, while matter has existence in the external world! From these objections it can be realized that there is no necessity for the intermediate agents which have been cause its like; and something whose existence is through another and postulated as the cause of things.

tions to the First Intelligence. Why did not the series continue to omniscient omnipotent Creator. The foregoing is sufficient to refute How are the unceasing movements of the stars and the change and flux of the sub-lunar world to be explained? The vast scheme of the universe will not fit into their plan and can only lead to belief in an Here follows a criticism of the arbitrary assignment of four relamultiply by four? Why only nine intelligences and four elements? the philosophers who follow Aristotle.

The Majus are concerned with two questions: the cause of the 65 Some say: Light thought an evil thought and darkness came into mingling of light and darkness and the way to free one from the other. being adhering to particles of light; thus darkness had a temporal It was objected that if light was pure good, what was the cause of 66 the evil thought? If it happened in itself, why did not darkness happen in itself? If it happened in light, then how did light originate the root of evil and source of corruption? If all the world's corruption is to be attributed to darkness and darkness to thought, then thought is the source of evil and corruption.

It is remarkable that they shrank from attributing individual evil to light though they had to attribute universal evil to it.

To those who hold the pre-existence of darkness it is sufficient to say that two absolutely contradictory things in nature cannot be dictoriness would have ceased. Further, darkness must either be, or not be, a real thing. If its existence is real, it is the equal of light in mixed save by force: if their essences could be mixed, their contraCHAPTER

is qua existence good. On the other hand, if it is not a real thing, it existence, and distinction between them must be denied in all respects.<sup>1</sup> Similarly, if it is its equal in pre-existence and oneness, it And how can the existence of the world result from a mingling of it cannot be pre-existent nor can it form an opposite<sup>2</sup> to its contrary.

67 Again: If the darkness is pre-existent the origin of the world is a mixture; if the mixture is good, then good has resulted from evil: if evil, then vice versa. If the mixture was good, the freedom from mixture would be evil because it is its opposite: if it was evil vice versa. So whichever view is taken either good is the source of evil or evil is the source of good!

whereas the world contains different species and individuals which The mingling of two simple substances would produce one nature, could not possibly come from a mixture of two simple things.

In dealing with the Mu'tazila we will first mention the way in which the orthodox attribute everything to God's creative power.

1. The phenomenal world contains clear indications of the wisdom Man's knowledge is never entirely in line with what man does: it is general not detailed. The operation of (natural) order indicates that 68 of its architect; and since the order of nature manifestly comes from a perfect agent it must be the work of the wisdom of that agent. the agent is other than he, and one whose knowledge is all embracing. Such was al-Ash'ari's system as expounded in his books, and applied to the actions of the ignorant.4

This argument, however, is not confined to the ignorant but applies also to the knower ('ālim); for his knowledge does not fully encompass his action. Just as it is impossible to initiate and invent in complete ignorance and unawareness of the thing to be initiated so it is impossible where any unawareness is present; of. Sur. 67.14.

missible, so your inference that man's knowledge is to be denied is Objection. This argument does not demonstrate the impossibility of the origin of action by the will of man. For man's complete comprehension of an action is not impossible, and if the connexion of man's knowledge with an action is conceived as from all aspects you 69 must admit the possibility of an act through man's will from all aspects, because the intelligent and perfect ordering it displays is proof of the agent's knowledge. But according to you this is inad-

vain. The power by which knowledge is connected with an action must be created by man. With us complete knowledge about an action is not a condition; but knowledge of the root of its existence is a condition of (man's) being an agent and the one does not destroy the other.

Answer. Our object was not to demonstrate the impossibility of an act through man's will, but to deny that the creature was the creator such a creator, the excellence of his work would indicate his knowledge: but it does not. He is not a creator because, if he were, he would know what he created from every aspect: but he does not, so he is of his actions for which he will be rewarded and punished. If he were not a creator. . . .

Knowledge of action is (a) necessary (darārī); (b) reasoned (nazarī). 70 Sometimes more and more acquired knowledge is necessary so that an infinite chain of discovery and reasoning would be required to attain a required operation.

instruments, &c., because his knowledge is passive. Therefore the create. Thence they argued that the Creator's knowledge of his between active and passive knowledge. Man has need of will and theologians all agree that knowledge follows the knowable and is as an attribute and it (knowledge) does not acquire an attribute from Some of the philosophers thought that production came from universal and particular, time, place, &c., he could produce and essence is the origin of the existence of the first act. They distinguished related to it as it is: it (knowledge) does not acquire it (the knowable) knowledge, so that if man knew the manifold aspects of operation, it (the knowable).

existent things. Substance is not superior to accident because it 71 2. A second way of demonstrating the impossibility of man's Power being capable of giving existence. If man's power were capable sisting of substance and accident, because existence embraces all exists, but because it is self-subsistent, &c. Our opponents maintain of bringing anything into existence, it could produce anything conthat self-subsistence, spatial content, &c., are attributes which follow origination (huddih) and are not indications of power. As for the they are in their opinion names of species latent in non-existence,2 terms the thing-ness, individuality, substantiality, the accidental, and are not indications of power. . . .

But the same inability to produce things is found in different persons in different degrees, so that Zaid can move what 'Amr cannot.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sc. inasmuch as both are 'things'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Berlin MS. has 'equal'. Repetitions have been omitted.

<sup>\*</sup> al-ghāfil, he who does not know fully what he does: 'unawareness' would seem to be a mental state midway between knowledge and ignorance. However the glossator of al-Sanūsl's Tauñtd defines it as 'complete absence of knowledge about

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I take this to mean that knowledge of all aspects and consequences of an act is not a necessary condition of man's free will, but that he must consciously perform an act if it is to fall within his qudra.
<sup>2</sup> thibita fil'adam.

But (say we) capability of power must either be universal and not and there is no proof of the particularization of one object as opposed to another: the course of nature as we know it shows no anomaly in 72 differ in relation to different objects as aforesaid, or be particular; man's power.

nected with some objects and not with others, and you call the connexion (ta'alluq) 'acquisition' (kasb). The particularization you larization in production (ijad). It is extraordinary that you should don't you admit the possible universality of this connexion so that it can apply to everything, substance or accident? For if you particularize the connexion while denying (its) influence, do not think it strange if we particularize the connexion while asserting (its) Objection. You yourselves have admitted that man's power is conmention in the connexion and 'acquisition' we attribute to particudeny man's power when you assert his connexion (with an act). Why

allow it a certain influence, as we shall explain; but he kept it clear out the necessary difference between voluntary and involuntary movements themselves. One is within one's power and is willed; the influence at all—which would be equivalent to denying the difference Reply. We assert connexion between man's power and the object application since we do not ascribe to it influence in producing or al-Ash'ari denied that man's power had any capability in reference 73 to existence or any attribute of existence. Al-Baqillani (d. 403) did of existence and thus avoided its universal application. He pointed movement, e.g. sneezing, a difference which does not reside in the other is not. Therefore, either it must be said that power is conbetween voluntary and involuntary, because to deny influence is the same as to deny connexion so far as the movements themselves are of it, but we are not committed to a theory that ta'alluq is of universal originating anything as you do and are bound to do. Our master nected with one of them with a connexion of knowledge without any concerned and we only find a difference in something additional to their existence and the states<sup>3</sup> of their existence. Or it must be said that power is connected with one of them with an influence. The

influence must either be referred to existence and coming into being or to a quality of existence. The first is wrong, because if it could affect one thing it could affect everything and so it is clear that the influence is another quality which is a state additional to existence.

being' (huduth) is left. 'Grant me, then, one state in reference to man's 74 handicraft; and each kind has subdivisions. The fact that handicraft 75 gated by him to non-existence so that only one state 'coming into power,' said he. His companions replied that he had introduced a find a special name for my term. If aspects and relationships can be act, others due to will, just as the qualities which follow coming into existence like substance being susceptible of accidents. Now if he intelligible, why cannot I postulate an intelligible influence to man's power? Take movement as an example. It is the name of a genus embracing species and kind or the name of a species with distinct involuntary movement. So that state can be attributed to the He said that according to our opponent God's powerfulness only exercised influence in a state, viz. existence, because all the general and special qualities, substantial, accidental and the like, are releterm unknown in name or meaning. Never mind, said he, if I cannot asserted of one act and all of them attributed to one quality affecting it, like 'happening' it is evidence of power and the choice between alternatives; for it shows that will and knowledge have been present. Our opponent says that the categories good and bad, commanded and forbidden, are qualities added to existence, some essential to the can postulate qualities which are states and relationships additional to existence to which 'powerfulness' does not attach, they being and writing are distinct from each other is due to a state in each movement not to the movement itself. Similarly with voluntary and divine command is attached to the act and it happens accordingly, and the aspect (wajh) is the commandment which earns reward or punishment. Our opponent admits that action is rewarded because it is good or bad not because it is something that exists. Goodness peculiarities. Movements are of various kinds, e.g. writing, speech, it is called 'service' and 'obedience'. If a prohibition, the contrary creature as an acquisition<sup>2</sup> and action (kasban waft'lan). . . . If and badness are states additional to action and existence.

attributed to the creature those acts for which he would not be les outside men's power. But the Qādī specified (a) what it is that is rewarded or punished, while he theoretically requited that which Here the Qāḍi was nearer the just view, for he (the opponent) not requited and posited it as God's act and (b) what is man's act and Acquisition and is requited.

3 V.8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reading haqiqatu'l-qudra to correspond with haqiqatu'l-uujüd.
\* Capability is perhaps too strong: salähiyya means suitability, fitness, 'con 's See further, Chapter VI.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apparently he uses wuqu' as synonymous with huduth.

The Qādi was not really at variance with his colleagues. Act has intellectual aspects and relationships of a general and specific character... but in itself it is not made up of these aspects, but they are all

76 of them derived from the agent. Itself it is but potential. Its existence is derived from its producer generally. If it is writing it is derived from its writer in a particular aspect. The two ways can be distinguished intellectually but not by the senses: one is production and initiation in a general sense; the other is acquisition and action—the special relation to the quality. The action with reference to its existence needs one to bring it into existence and it also needs a writer and a speaker if the act is writing or speech. The producer's essence or attribute is not altered when the produced comes into existence: he knows all the aspects of the act. But he who acquires (the power to act) suffers change of essence and attribute when the acquisition takes place; his knowledge does not embrace all the aspects (jidāl) of the act.

The eternal power is too exalted to possess a capacity confined to special aspects of (man's) actions, while man's power is too lowly to possess a capacity embracing all aspects of action. . . . Man's special and varying capacity is confined to certain objects whereas the capacity of God's power is one and unvarying, with one connexion, 77 namely existence. You must not confine God's capacity within man's limitations nor ascribe God's perfection to man's capacity. You must not say of the giver of existence He is the writer, speaker, &c., nor of the one who acquires power he is the giver of existence, the Creator, &c.

The difference between creation (khalq) and acquisition (kasb) is that creation is that which is brought into existence in such a way that the producer is unaffected by the act which he acquires as a quality and does not acquire a quality from it and he knows every aspect of his action. Acquisition is that which is willed by man's will; (or, within man's power). Man is affected by his acquisition. He acquires it as a quality and acquires a quality from it. He only knows one aspect of what he does.

This confirms what al-Ustādh¹ said, namely that every act which 78 comes about by co-operation is an acquisition to the one who asks for help. This actually takes place when the individual asserts that he was not alone in his act. This is what Abū Bakr meant when he said that acquisition means that power is connected with it in one respect but not in all respects; but creation is the originating of the thing itself and its production from non-existence. There is therefore no difference between them and the Qādī, except that what they

called aspect (wajh) and relationship (i'tibār) he called quality and state.

Al-Ash'ari held that man's power had no influence at all, other than the creature's belief that his action was facilitated by sound limbs and capacity and power, all of which come from God.

Al-Juwaini went too far in asserting that man could confer existence, though he did not say that in so doing man was independent of an antecedent chain of causes which ended in the Creator. He only followed the philosophers in their doctrine of a causal chain and the influence of celestial intermediaries, in an endeavour to avoid the folly of absolute determination (jabr). Of all forms of this doctrine the compulsion of an infinite chain of causes is the worst. For all matter is prepared for a special form: all the forms emanate from the Giver of form and assume matter by compulsion, so that choice 79 and power over alternatives is compulsion. Men's acts are the result of all-powerful causes and are requited by absolute determination. Everything is the result of a prevenient cause. But intermediaries only prepare; they do not create; their nature is contingent.

in existence, not in another quality. Your predication of kash is un- 80 guish between voluntary and involuntary movements. Now either the difference resides in movements themselves in that they happen happens or does not happen according to his will. He can move or not move. Unless he had the power to produce what he wanted, this feeling would be inexplicable. You agree with us when you distinor in a quality in the agent who has power over one and not over the and the influence must be in existence, because the act takes place intelligible: either it is an existent something or not. If it is something, then you have admitted that man does exercise influence in existence; if it is not something, it is nothing! They asserted that to posit power without influence was to deny power. Its connexion The Mu'tazila asserted that a man feels intuitively that a thing one by the power of the agent and the other by another agent's power, other. If he has power over it, then he must influence what he wills, with its object was like that of knowledge with the knowable.

Reply. Here we flatly contradict your appeal to intuitive feeling. Involuntary acts are not due to man's impulsion, yet according to you he brings them into existence. Many accidents, like the colours which come through dyeing, are due to man's impulsion, yet according to you he does not bring them into existence.

We agree that man is conscious of the difference between the 81 voluntary and involuntary, but as we have explained this is due to a quality in the subject or to a condition of the movement. But the senses are not conscious of bringing anything into existence. We

have found another source for the two movements and states other than 'existence'. Is it not the case that those of your party who say that the non-existent is a thing do not refer the difference to the accidental and the power of movement in that they are within man's power, for they are internal! qualities latent in non-existence, nor to the need of a substrate, for they are qualities which follow existence in time. Therefore we do not refer them to existence for they are evidence of the eternal will, but rather to that which you regard as worthy of reward and punishment. . . A man does not feel the impulse to bring something into being, but rather the impulse to stand or sit and so on. These characteristics of actions are outside ships if you like.

The connexion (ta'alluq) of God's power is universal, whereas man's power is particular. The act is decreed by God before man's power is brought into contact with it. Thus a dual nature is latent in every action—the potential and the actual production. The connexion of man's power does not destroy these two natures. Existence—indifferent as it is to good or bad—is to be attributed to God as its Creator; the taking over (kash) of the act whether good or evil is to be related to man. There is no question of two creators, but rather of two agents working from different aspects, or of two distinct decrees which must be referred to their proper and distinct authors.

We differ from you entirely when you assert that man's actions are within his power, because most of them are not and result in frustrating his intention, e.g. moving one's finger in a straight line without 83 deviating to right or left or hitting a target. Man's power falls short of the impulse which impels him to action. Some other source must be sought.

The second point on which they relied in asserting that man had power over his actions was the relevance of the sacred law. Unless man was an independent agent then commandments were mere folly and even contradictory. Commandments demand something which is possible from mankind. If action is impossible they are absurd and 84 so are the rewards and punishments in the law. In fact the commandments might as well be addressed to fools as to wise men!

Apart from any question of sacred law it is our custom to lay commands and prohibitions on one another and to attribute good and evil to deliberate choice, rewarding one and punishing the other. If any sophist would dispute this, let him submit to insult and blows.

<sup>1</sup> This I take to be the meaning of eifat naferiya thabita fi'l'adam. Fanāri on Iji iv. 75.7 (quoted by Horten) says that such a quality cannot be understood by analogy with anything else.

If he feels resentment and physical pain and is moved to retaliate he thereby admits that he has felt something, otherwise why be angry and attribute (responsible) action to his assailant! If he proceeds to retaliate he admits that he has judged the act to be worthy of punishment and recompense....

Reply. We do not admit the validity of your argument as to the 85 relevance of law, because the (bringing into) existence which you claim as man's prerogative is the point in dispute. For existence qua existence is neither good nor bad, commanded nor forbidden. Moreover, the law knows other categories, e.g. what must and what must not be done. If you say that what is commanded is an aspect of existence deserving praise or blame we agree, but that aspect cannot be brought under man's power because, according to you, it is a quality attaching to the act after it has been performed. Therefore the thing commanded is not subordinate to man's power.

If it be said that that which is decreed is the existence of the act and that the aspect which is obligatory on man is not that which is commanded, we reply that you have not grappled with the diffi-

What is the difference, pray, between a commandment not within 86 the power of the creature nor of any one else, and one not within the power of the creature from the aspect of what has been commanded, and within another's power from the point of view of what has not been commanded?

The first proposition resembles absolute predestination. Such people are Qadarites in that they say origin and existence are within the power of the creature; and Jabrites in that they say that the thing the creature is commanded to do is not within his power to 'aoquire' or to do.—i.e. 'Blind in whichever eye you like', as the saying runs!...

The law attains its objects by punishment and reward according to a person's power. If a man is paid to dye clothes white and he returns them black he is punished. The subject of the divine law is that which is within his power. . . .

We have explained that the influence which man's power exerts 87 is an aspect (wajh) or condition of the act similar to that which you ascribe to the Almighty will. Does the law say 'bring (or don't bring) into existence' or does it say 'worship God and associate nought with Him'? The aspect of worship which is a specific designation of action becomes worship by command ... related to man's power. Why should you not accept another relation (idāfa) in which we believe, which is similar to what you believe? ...

We differ in that we say that existence is something that 'is

thing itself ('ain) and we relate it with all its qualities to God; while followed', fundamental. It is an expression for essence (dhat) and the to the creature we attribute what cannot be related to God. Thus it cannot be said 'God fasted', 'God prayed', and so on. His qualities are unchanged by his actions, and nothing in creation is outside his knowledge. Man on the contrary acquires names from all his actions all his acts. This is what al-Isfara'ini meant when he said: Man acts and his essence changes through his acts and he does not understand with a helper. God1 acts without a helper.

Consequently the answer to these arguments is difficult. However, he did allow a certain facility and ability (umakkun) which a man feels himself to possess, namely soundness of body and a belief in the course of nature. Whenever a man resolves to do a thing God creates for him power and capacity commensurate with that act which he As for al-Ash'ari, he denied that man's power had any influence. originates in him, and the man is described with the epithet proper to the character of the action. . . .

Further, the same authority that imposes commands contains prayers for divine help; cf. Sur. 1. If man were able to fulfil the law by his own power he would not have to ask God's help. Opponents say that the words 'God favours whom He will in guiding them's refer to the creation of man's power which can choose between alternatives; but this view destroys the doctrine of grace and guidance; cf. Sur. 12, 14.

What makes this doctrine just is man's feeling that he needs a of independence in all that he does or does not do. He can speculate but not arrive at knowledge: he can move his members, but if he helper although he feels capable of the act. He is conscious of a lack wished to do so without employing the connecting muscles he could not. Yet our opponents say man's power can choose alternatives and man is independent in producing and initiating action. God's share in man's action is the creation of this power in man.

and capacity (al-istifa'a) for the act, so far as they can rightly be The truth lies in admitting ability (al-tamakkun), facility (al-ta'attī) related to the creature in a way which corresponds with his power and capacity. At the same time man's poverty of resource (iftigar) and need of external help must be asserted, while it must be denied that he has independence or self-determination....

<sup>1</sup> The reading of B. and P., 'Man is an agent; God is only called an agent' (bi-ma'na for bi-mu'in), is attractive; but O. is supported by Shahrastani's concluding peroration

## CHAPTER III

## THE DIVINE UNITY

The Creator is one in His Essence without division, and one in His OUR school maintains that the One means that which is not susceptible of division. His essence cannot be divided nor accept associate. Attributes without a like. . . .

respect, and there could not be two objects both necessary per se. 91 The philosophers asserted that we could not speak of parts of quantity or definition within the Necessary Existent and that no Consequently they denied the attributes or, if they spoke of them, parts' actually existed. He was inconceivable except as one in every it was in a different sense. No sect really believes in two gods. . . .

A proof that two gods could not exist: suppose one wished to move 92 be a god. On the other hand, suppose they agreed to exercise power and will in a certain act: either they would be associated in the act an object and the other wished it to stay where it was. Then either both would succeed and the object would move and rest at the same or one would succeed and the other fail, so that the latter could not of production-which is one eventi in which only one can act-or time! or, both would fail and divine impotence would be manifest; one would act and the other would not.

Again, either they must have similar or different essential attri- 93 On the other hand, if they were the same, the one would not differ butes. If they were different, only one could have divine attributes. from the other in reality and characteristics, for their reality would be one, but in conditions (lawāzim) additional to reality like subject, place, and time, all of which destroy the idea of divinity.2

One black man is not different from another in his blackness but as a different subject of blackness or different in time. Thus it can be seen that mutual resemblance within the godhead is inconceivable.

must have been independent or he was no god. He wished to designate 94 Again, the one who tipped the scale from potential to actual being god did not participate in creation he was deficient in power and no with being when he tipped the scale. If another shared in the act, then the first lost his independence. On the other hand, if the second god. His will would be mere desire and wish.

Objection. Your hypothesis of one god willing an object to move

qudiyya; or proposition.

The argument, as the example which follows shows, is that if the two ex hypothese gods were really one and the same there would be no ground for asserting that they were two. Consequently the idea of a mahall must be introduced together with time and place in which difference can be exhibited.

is movement. The supposition of contradiction in knowledge is while the other wills it to stand still is inconceivable, because will follows knowledge and knowledge follows the knowable. Therefore if the knowable is movement it follows of necessity that the thing willed inconceivable and consequently in will also. Now as the foundation of the argument from mutual opposition within the godhead rests on the positing, or rather supposition of, a real contradiction and that is impossible, it is folly to uphold the argument.

The Schoolmen<sup>1</sup> say that movement and rest are naturally possible<sup>2</sup> is intellectually conceivable, we treat the supposition as if it were established. Fact and supposition are the same so far as impossibility is 95 and if power is adequate and the supposition of contradiction in will in the essence of God takes the place of demonstration.3 Knowledge does not remove the possible from the category (qudiyya) of the concerned, e.g. the supposition of a colour or other accident subsisting possible for the contrary of the known is a possibly existent genus.

For my part, I say, If A knew that the object would move by his will and power would B know that it would move by his will and power or by some one else's? If A knew it as something existent through his will and power, then B's knowledge would be ignorance; and vice versa B's knowledge would be dependent on the act of A. The supposition that the  $\operatorname{god} A$  willed and had power over the act of B is impossible because the very notion of will is specifying ( $takh_{\hat{s}\hat{i}\hat{s}}$ ) and of power giving existence and origination, and if they depend on the activity of another they cease to retain their specific reality. . . . Therefore the meaning of the operation (fa'iliyya) of God is that when He knows the existence of a thing at a particular time He wills it according to His knowledge and gives it being by His power according to His will without any alteration of his essence or attributes. It could be said with some plausibility that its creation necessarily resulted, but we do not use the term necessary because we wish to avoid all appearance of asserting essential causation which would rob the Deity of perfection.

We only know the contingent by a necessary intellectual proposi-96 tion. We know the dependence of all things on an omniscient and omnipotent God by virtue of the need of the contingent. If we suppose creation, and equality in essential and operative attributes so that that two gods are actually perfect in power, self-determination, and each is a producer by his own power, will, and knowledge, mutual opposition in operation must ensue. But if one submits to the other

<sup>1</sup> Lit. The Companions (at askāb).
<sup>2</sup> The crucial words 'at the same time' are omitted, though no doubt the disputants intend them to be understood.

independent within his own sphere, both have need of a god perfect their relation is that of slave and god. On the other hand, if each is

TRANSLATION

knowers, and willers. Nor can there be two beings equal in all respects that, or place or time, or in a special operation or anything which indicates a different origin or scope. Therefore we maintain that the Therefore the idea of two completely independent creators is without one being distinguished from the other in reference to this or existence of the One is proved by (His) acts. The same objection intellectually inconceivable. The same is true of dual potentates, against three or more gods holds.

Now the works of the creation point to the existence of one Creator, 97 and if a second be supposed there must either be specific proof of his proof of his existence, so there is no proof against it. If there were existence or it must be permissible to assert that just as there is no proof that another omniscient had created another world that would lead to impotence in the two gods as has been explained. . . .

a determinant. But if they were not confined to a known number, an infinite number (of gods) confined in existence without co-ordination would be necessitated and this is ridiculous. In fine, to assert the possibility of the existence of a thing of which there is no proof is known number, so a power that so confined them is necessitated. For quantity in number is the same as quantity in space which requires Again, if there are more gods than one, they must be confined to a the mere exercise of supposition; a logical possibility is not a god.

Distinguish carefully between the assumption of the absurd in word or hypothesis and the assertion that it is possible logically or in fact ('aqdan). The aforesaid assumption in books is a mere verbal hypothesis of the impossible which cannot be refuted by reason.

to say that one God wills good and evil absolutely. Thus direct Opposition in operation points to two opposing agents. As you have Objection. We find good and evil, order and disorder, in the universe. The existence of universal good points to one who wills it, and the existence of evil points to another will. Just as you cannot find a person willing good and evil in a specific action, so it is impossible inferred that if another God were with Allah 'Heaven and earth would fall into disorder, , we for our part infer the existence of two gods from the patent disorder that actually does exist.

The Answer of the Mutakallimun.3 Existence itself is either entirely good or neither good nor evil. The latter are correlatives. A thing may be good in relation to one thing and evil in relation to another.

I omit the reiteration of the argument of imkan.

Our answer to the Dualists. Good and evil are found separate and and the world of unmixed evil is the world of the devils. The world of men is the world of mingled good and evil. So why have you not also mingled. The world of the angels is the world of pure goodness, posited a third (god) to whom the mingling can be attributed? . . .

The answer of the Theological Philosophers. If we suppose two so that necessary existence would be the genus of which each would necessary existent gods, one would have to have a specific difference be a species. The necessary-existent can only be One. His existence without distinguishing necessity from existence nor existence from quiddity and reality. Therefore they denied that the Creator is His necessity, and His necessity His reality, and His reality His Oneness, and His Oneness His peculiar property and uniqueness\* possessed attributes additional to His essence. 100

They said that evil meant only non-existence<sup>3</sup> or imperfect existence, and non-existence comes within the universal decree by accident not by essence. The primary intention in creation is existence. Logical division is existence which is pure good; or existence nay, the existence which is mostly evil is similarly (impossible). So that there is no existence which an existence little in evil follows that is more evil than its existence.4 Thus evil enters into existence by a which is followed by evil. The existence of pure evil is impossible, secondary intention. . . .

by which one differs from the other is impossible. The controversialist from one another in time or place and without a real characteristic may say this is the point in dispute which you explain in your own way and elevate your explanation into a proof; for many savants Al-Ka'bi said to suppose two self-subsistent beings not differing subsistent and distinguished from one another by real characteristics have postulated intellectual substances of pure intellect, . . . self-102 and there is nothing repugnant to reason in the theory.

<sup>1</sup> I omit the reiteration of the argument of imkān.

\* ta'ayyun is defined by Jurjani as that which distinguishes a thing from something else in such a way that nothing shares the distinction. Or 'privation'.

4 The meaning seems to be that degrees of evil do not exist; imperfect realization of existence is better than non-existence.

## TRANSLATION

FOUR

# CHAPTER IV

# THE REFUTATION OF ANTHROPOMORPHISM

103

temporal, receptive of accidents, or the subject (locus) of temporal ORTHODOX teaching is that nothing is like God, and He is like nothing; cf. Sur. 42.9. He is not substance, body, accident; he is not local

Mughiriyya, the Bayaniyya, and the Sabaiyya, and the Hashimiyya and their followers said that God has a form like the form of men; to the form of the Compassionate' and its variant: 'according to The Shi'ite Ghāliyya1 liken the Creator to the created. The and the anthropomorphists among the Sifatiyya taught the same, relying on the tradition of the Prophet: 'God created Adam according His form

104

The Ghāliyya said that a certain person was God, or that a part said that He was a substance and a body, that He lived above the when God created a substance the will that it should exist was originated<sup>4</sup> in His essence. Sometimes they avoided the expression was originated '4 and said that the will that it should be came into existence in him and the word Be!5 When the thing created was visible or audible God heard or saw, and so the five temporal attributes (corresponding to the senses) came into being in Him. Sometimes they avoided saying 'incarnation' and 'locus' though they will (mashi'a) and volition (irada) on the ground that the former is origination and originated, creation and created. For creation is a temporal thing in his essence and the created is separated. So takwin means God's command (qaul) Be,6 the Command subsisting in His of God was incarnate in him, slavishly following the Nazarenes and Incarnationists of every community. Some of the Karramiyya even earth<sup>3</sup> and that He was the locus of temporal events. They said that employed the word hadith 'originated'. They distinguished between eternal and the latter temporal. Therefore they distinguished between Making to Be and Made to Be (takwin and mukawwan), essence while the Made to Be is separated.

of consonants only according to others, so it is temporal, not eternal 105 expressions composed of consonants and vowels according to some Similarly God's speech (kalām) is qualities originated with Him-

Bigots or exaggerators, cf. Milal, p. 132, line 3,

Possibly the marginal reading Sabinya is a gloss. Bayaniyya is the correct reading. The founder taught that he was the bayan of Sur. 3. 132.

Lit. 'that he was in an upward direction

<sup>\*</sup> Perhaps the consonants should be read 'aidatha', 'he originated'. In Arabic K.N.

and not an originated thing.1 They hold that it is impossible that the qualities which originated in His essence should be annihilated.

Muhammad ibn al-Haisam occupied himself with this question in a way worthy of mention except in the question of originated things. In this he could not free himself from his original dependence<sup>2</sup> on the teaching of his master Abū 'Abd Allāh al-Karrām.'

shape altering through a new quality in His essence he would be of Refutation. We say that if God were circumscribed by form and time and capable of being other than He is-in fact if He were not

God, a God would be required to make Him what He is.

Objection. Why find fault with those who say that the dimension peculiar to God is a limit necessary for Him according to His essence? Te needs none to specify it. Dimensions in the world of creation power. But if there is no power above God He has no connexion need a determinant because they are possible and subject to God's with contingency. Do we not agree that there are eight qualities? Is this number necessary to Him or can there be another? If you say there must be eight we reply that that limit being necessary to Him no difference can be asserted between a limit to the number of His qualities and a limit to His essence. On the other hand, if you say God may have another quality we ask what is the cause of the limitation? Thus there is need of a determinant according to your argument.

Answer. Dimensions are the same in this world and the next so far as logical possibility and need of a determinant go. If we suppose a dimension similar to that in this world it still requires a determinant. Contingency in possible things does not rest upon the hypothesis of power over them; on the contrary the knowledge of that is plain to the intellect. . . . We only need to assume power in causing one possibility and not another. It is not necessary in the conception of possibility itself. This is a fine point which many mutakallimun have missed. 107

to apply number to them at all. They said God's activity points to As to the limiting of the divine attributes to eight, many refused His being a mighty one, a willer, a knower. The law speaks of knowquestion, Can God have another quality? can be answered in different ledge, will, and power. We confine ourselves to these qualities. The ways: (a) logical possibilities are not in question. We confine ourselves to God's qualities as revealed by creation; (b) it is possible logically but the law has not revealed aught.

<sup>1</sup> See Macdonald, p. 335.

letter, suggests reading ishkal 'in its original porplexity' with the comment that the following is then hard to explain. I think it is possible that tikal (for ittikal) is intended, though there is no authority for this form in the lexicons. <sup>3</sup> The MSS. O. and P. seem perfectly clear at this point. Professor Nicholson, in a

7

Essential attributes are not ascribed to a thing in relation to the 108 agent, but belong to it without a cause. Differing dimensions are to a thing in this world is composed, and the accidental dimensions Others differed as to the essential attributes of which the reality of which have no place in the establishing of the reality of a thing. be ascribed to the agent for he made them for it with a cause.

Others said: If we suppose another quality it must either be praiseworthy or blameworthy. If it is praiseworthy the lack of it now is a deficiency and the Creator already possesses the attributes of perfection: if it is blameworthy the lack of it is necessary. Therefore there cannot be an attribute additional to the essential ones.

Can God have a specific quality which we cannot grasp? This is a different question from the first, and this, too, received different essence knows no limit in time or place, nor is it divisible actually He is in essence and qualities distinct from created things and His or hypothetically. If (your) object were to establish a specific characteristic it would lie in the fact that he is distinct from all answers. Some said: He cannot have a special characteristic because

fellow by a special attribute and all that has been just said is negative. 109 hensible. Every intelligible entity must be distinguished from its reality. So, if God has a special attribute can we grasp it? The Imam al-Haramain said No, others said Yes. Dirar ibn 'Amr said Yes, by Others said: His special attribute is divinity which is incompre-You cannot distinguish one thing from another by negations, so that you must have a positive attribute otherwise you have destroyed its a sixth sense in visions.

because that which subsists in another is not susceptible of space, but 110 used much equivocation in their arguments, saying: We agree that Objection. If two self-subsistent objects be supposed they must either be side by side or separate and so in local relation to each other. From this they argued that God must either be in the world and 'without' per se necessitates separation and direction. They often God has an essence and attributes. The attributes do not all stand in or external to it. 'Within' per se necessitates proximity and contact, they all subsist in His essence, i.e. in the place where His essence is. The distinction between essence and qualities is that the essence has the same place (haith) as each other nor are they spatially related, a place of its own so that the qualities are in reference to it while the qualities have not. The word haith cannot be used of the qualities. The existence of another self-subsistent entity would in no way affect this.... Thus direction by which the Deity can be located can be asserted,

Answer. All this has arisen from the ambiguity of the word 'self-subsistent'. Of God it means independent of subject (locus) and have made the point at issue your proof, seizing on an ambiguity in the word in defiance of its meaning. If we were to suppose a being independent of subject and space and one needing space, so that they must either be in contact or separate, the supposition would be ridiculous, for how can local limitations apply to one who does not occupy space?

Similarly 'within' and 'without' cannot apply to God but to the necessary qualities of spatial objects. But it may be said with truth that God is in the world in the sense that His knowledge and will (operate there) and external to the world in holiness and transcendence, cf. Sur. 18. 6 and 4. 57, &c.

The verses which point to the nearness of God are more numerous than those which speak of His distance above us. It is just as foolish to imagine that God has a local existence separated from the world by finite or infinite distance as it is to suppose that His existence is in finite or infinite time.

As to the pretence of the Karrāmiyya and Şifātiyya that God's qualities subsist in 'the place' of His essence it may be said that we do not mean what they mean by subsistence. We mean that God may be described by them (the qualities) but a description need not logical relation, so that all the terms they have used in this discussion are equivocal.

Dimension and direction are limiting laws in regard to bodies, so that if an actually infinite body could be imagined direction in reference to it would have no meaning, so there would be no up or constantly changed according to the course of the circumference and the part circumscribed, and up and down would conform to the axis and the circumference. If the world be conceived as circular either that God was in a (certain) direction from the world, whereas He must needs encircle it, otherwise a part of the direction would escape Him. According to them He is above the whole world, which is ridiculous,

for it would necessitate that He be 'above' as to those on the earth at the North Pole and below as to those at the South Pole; nay, but some would be above Him and some below Him, which thing is impossible.

As to the raising hearts and hands on high and the prophet's ascension, it corresponds to the abasement of head and hands to the ground. God's throne is the Qibla of petition and earth the mosque of mayor

The Karrāmiyya hold that temporal phenomena subsist within the 114 divine essence; in fact production in time (ihdāth) is a name for the attributes which originate in God's essence, e.g. the will to specify an act with existence; the utterances like Be! As for his other utterances such as stories of past or future events, laws, &c., they originate in his essence by his eternal will (qudra) and do not belong to productionin-time in a thing...

According to Muhammad ibn al-Haisam production is volition and influence (ibiār) and that is conditioned by speech according to the divine law. . . . Most of the Karrāmiya held that with every originated thing five qualities originated in God's essence, viz. volition, K, N, audition and vision, though they had posited a pre-existent will connected with the phenomenon, the originated, the act of origination, and creation. Then they said these temporal things do not become attributes of God. He is a creator by his creativeness (khdiiqiyya) not by creation; a willer by his will-ing-ness (muridiyya) not by will; a speaker by his speakingness. These must 115 remain for ever. They can never pass away after they have existed in His essence.

The Mutakallimun answer: If a thing of time inhered in God which had not always so inhered He would have suffered change, and some one must have brought the change about. If He had no attributes and then acquired them you must either deny the attribution or deny the alteration (as we do)... The distinctions made between qualities in the opponents' special terminology is logically inadmis- 116 sible. Attributives are attributives however expressed... For our purpose they are the same and so far as the reality of the (being) described is concerned they do not differ.<sup>2</sup>

If the existence of the temporal could be conceived without origination either it originated of itself, or by His power, or by an eternal will. If it is said it originated itself, logical thought is violated, for 117

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is interesting to note that the author identifies himself here with the mutakal-limin (unless, of course, the words introduced by 'we' are a quotation).

There follows the tedious argument of the murujiji, (v.s., p. 6).

in that both were not and then became. The difference between these what was not and then became would need a producer. Again, if it (the hadith) could be originated by God's will or power, then why seeing that there is no difference between the pādith and the muḥdath two words is a matter of grammar (one intransitive and the other could not all originated things (muhdathāt) have been so originated,

namely privative natures,  $^2$  for preparedness and capacity are  $\alpha$ 118 privatio rei. But the necessary existent is transcendently above an actual one, i.e. matter and form. They had asserted that before the creation of the world God possessed the properties of matter, suitability, and potentiality; then when reception had originated the ity. It follows that in its essence it was a potential reality and then The philosophers, taking up the adversary's argument, said that capacity was changed into existence and the potentiality into actualevery essence which has not originated has an idea (or reality ma'mJ); then before its inception there originated in it receptive capacity, potentiality and privation, the source of evil. transitive), not philosophy....

only exercised when it was separated from power, not at the time when it was the object of power; and power only became effective in of His speech. In that case our speech K and N should produce the His speech is essentially His and not another's, it may be replied that if there is this difference His speech is of another genus altogether. But if His speech originated after it had not been, it is like our's and was not related to power after it originated, because its influence was the production of its essence, not in anything else which was originsame effect! If it is said His speech occurred through the immediate operation of His power and eternal will and our speech did not; and It was argued against them: You say that God's speech and will are of the same genus as ours and then that the universe is the object

passed away,4 the N could not exist, for a K continuously audible Yet according to your view that which inheres (halla) in God's being Another counter-argument. The letter K of the fiat KN. must either precede the N or they must keep together<sup>3</sup> in being; either at the moment of being or as long as they exist. If K preceded N either nounced and audible it was not KN but K, and while the K had not it remained or it did not remain in existence. If it remained prowith an N is inconceivable. If it did not remain it was annihilated. cannot perish. If they were joined together<sup>3</sup> then the K was brought ated by it. . . . 119

adjalenting, lit. the philosophic one, not alfailasif. The Aristotelian steresis is meant.

4 We must read yan'adim, though O. and P. plainly have yataquddam.

into existence with the N and cannot be said to have preceded the

TRANSLATION

Him began in time, it was replied: Do you really assert that the 120 not you contradict your assertion that He heard what He had not To the assertion of the Karrāmiyya that God heard and saw what He had not perceived before, so that hearing and seeing for Creator became what He was not before, viz. a hearer, seer, speaker, and willer so that He was constantly earning a new epithet? If heard. &c.

from all eternity. Novelty (tajaddud) resides in the percept, as it The true answer. You have joined positive and negative in saying does in the knowable and the thing decreed. He did not acquire a quality which He did not possess before; on the contrary the negative so that hearing and sight could treat them as objects. The objective relation (ta'alluq) was conditioned by existence not by the subject of by existence, life, intelligence, and maturity, but absence of the God was not thus and became thus in a way that is inadmissible. We do not admit that He did not hear and see; on the contrary He did applies only to the percepts. Therefore we say the sounds and sights the relation (al-muta'alliq). Many an objective relation is conditioned did not exist. But God heard and saw and so they came into existence, condition does not necessitate absence of the subject.<sup>2</sup>

To ascribe to God a quality which He has not always possessed 121 is to impute alteration and novelty to Him. According to you these and saying eternally Be! to a thing that now was and now ceased to existence by a time volition in His essence, and the world would have come into being and (then) passed away, while He would be willing is not impossible, e.g. (the divine) knowledge, predestination and will. But to say that God retains a quality whose relation or attachment was prior is impossible. In that case He would have willed the world's temporal (changes) remain and the subjective relations pass away A subjective quality whose relation or attachment comes afterwards exist, hearing and seeing that which had passed away!

Those letters which you posit are either bare consonants without Vowels (aswat) or consonants which articulate vowels. The first cannot be heard or understood, for the true function of a letter is to articulate a vowel. . . . The vowel to the consonant is as the genus to the species and the accident to the colour. . . . A coherent state-

<sup>1</sup> tajaddud wasfin lahu.

the existence of a thing. When it existed perception came into relation with it; perception was always there, but existence was the condition of the relation, not sight. Therefore God was unaffected by the appearance in time of a visible universe-The Arabic in straightforward, but the thought is difficult. If I understand the author he means that perception always existed in God. His perception preceded

ment requires in turn speech, words, consonants, vowels, (palatal) impact, motion.

Then forsooth the Creator ought to be a moving body! 122

the rod is crooked, or the school be well directed whose master is a ism, nor by 'an upward direction' on high, nor by 'settling himself (on the throne)' taking possession of. In fact this is to correct a school of thought which is incorrigible and to strengthen a belief which cannot be supported. How can the shadow be straight! when mena, speaking with vowels, sitting on a throne on high, and the heresies, for he did not mean self-subsistence by his anthropomorph-For their leader's tenets were that God is a locus of temporal phenoembellishments of ibn Haişam could not deliver him from such One of the Karrāmiyya even asserted that God had a body, saying, 'I mean by that self-subsistence', but that is hypocritical ambiguity.

#### CHAPTER V

THE REFUTATION OF THOSE WHO DENY THE DIVINE ATTRIBUTES

attributes which subsist in His essence; (d) the Creator from the attributes and names in eternity; and (e) the plain texts of Qurān 123 Ta'iil can be divorcing (a) the work (of creation) from the Maker; (b) the Maker from the work; (c) the Creator from the eternal and Sunna from the meanings to which they witness.

As to (a), I have never heard this argued, save that there is a tradition that a small body of the Materialists said that the universe was originally scattered atoms moving without order, and their fortuitous concourse resulted in the world in its present shape. . . .

- Man's mind accepts the postulate of a Creator, and the Quran witnesses thereto. Though they forget Him in times of happiness they turn to Him in affliction. The existence of the Maker is taken for granted in the Law which only reveals God's Unity. 124
- men with a knowledge of Him, but Satan beguiled them away from that knowledge. That knowledge is man's essential? need, and that mena-the older ones from the principle of potentiality. For my part I do not think these deductions so important as man's need of a Disposer, the Goal of his desires, the Helper in distress. A man's own need is more apparent to him than an external potentiality's need of a necessary. . . . Apostolic tradition says that God created The Mutakallimun deduced the existence of a maker from pheno-125
- <sup>1</sup> There is a double play on the word istant which formed an important text for <sup>2</sup> The references are inserted in the Arabic text. Not in the philosophical sense. Lit. 'necessary'.

TRANSLATION

beguiling of Satan is the delusion that he is independent, and the denial of his need of God.1 . . .

As to (b) the Materialists (Dahriyya), who hold that the world pre- 126 the divorce of the Maker from His work. This has already been refuted in the discussion on production (viād). Causation is just as impossible as the separation of the Maker from His work. . . . You call your God, cause, and principle, and necessitator which implies effect, and (b) the cause necessitating its effect per se. The first inexisted, say that the pre-existence of the world in eternity implies two absurd things: (a) the validity of the relation between cause and The higher does not will a thing for the sake of the lower; therefore tention is the existence of the world . . . through first intention. . . . causation is refuted.

As to (c) the divorcing of essential attributes and those consisting of 127 tion. His only term was Necessary per se, which necessitates no other not a multiplicity and Intelligent, i.e. free from matter. Sometimes meaning but His existence. No attribute can add to the meaning of His essence. All the attributes are either relative: as in our language the Origin of the world and the cause of intelligence; in your language the Creator and sustainer; or negative—in our language One, i.e. ideas and names and judgements,2 that is the position of the philosophical theologians. They said that the necessary existent was one in all respects. Parts of quantity and definition, whether in matter of form or anything else had no place in His essence or descriprelative and negative are combined as when we say Wise, Willer.

that this use of necessity3 is equivocal, i.e. in one it is fitting and 128 It was argued against them that they had used the word existence and the other possible whereas necessity does not come into the ambiguously in applying it to the necessary per se and the necessary through another and then said that one of the existences was necessary notion of existence.... They cannot escape this argument by saying primary and in the other it is not, for this only strengthens the argument against them.

Another argument against them. You say that He is Origin, Cause, Intelligent, and Intelligible, but there is no connexion between these relations and if you can postulate a plurality of relations the Mutakallim can postulate attributes. To strip God of the latter is to strip Him of the former.

As to  $(d)^4$  only a few of the early philosophers went so far. The first

script and another paragraph.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The depth of the author's convictions is nobly expressed in the passage that blows.

<sup>2</sup> See further, Ch. VIII.

<sup>3</sup> The reading of O is preferred.

<sup>4</sup> The Arabic text here should indicate a fresh sub-division by the use of cursive

74 ·

originator was an eternal reality. Being before all things He had no name and we know no name to correspond to His essence. His names come from His actions, He is without form, i.e. He is not knowledge, nor knowable. These latter belong to the first thing caused which is prime matter. Such are the true deniers of attributes.

Some of them are reported to have said He is He. We do not say existent or non-existent, wise or ignorant and so on. Thus too the Shi'ite Chaliyya and the Bāṭiniyya. There is no doubt that he who postulates a Maker must have a name for Him. But a name common shrank from applying such words as 'existence' to Him because they believed that name and meaning would become equated and because every name has its opposite, e.g. wise and ignorant and they feared by calling him wise 'not ignorant' might be understood.

But we know that though the names are common the real meaning is different and God's names come to us by revelation.

Some of the Shi'as said it is not possible to deprive God of the 'Beautiful Names' nor is it possible to apply anthropomorphic epithets to Him. We use the names revealed to us but not in the sense of epithet and attribute because 'Ali used to say 'He cannot be described to or limited by definition'. We use the names in the sense of giving: thus He is existent in that He gives existence; powerful and knowing in that He gives knowledge and power, &c. We do not say that He is a Knower per se or by knowledge but He is the God of those who know per se and of those who know by knowledge.

Muhammad ibn 'Ali al-Bāqir said that God was called a Knower because He is the giver of knowledge to those that know, &c. But this is not denial of the attributes. He confined himself to a simple statement without going into the question as to whether the attributes belonged to God's essence or to ideas subsisting in His essence. The Fathers and the Muslim community agreed that everything in man's mind is created by God so that 'Ali's saying 'He cannot be described' is only to be explained as we have indicated.

#### CHAPTER VI

STATES (OR CONDITIONS OF THINGS)

131 The theory of states or conditions had never been heard of till Abū Hāshim ibn al-Jubbā'ī (d. 933) published his opinion about them. His father, al-Jubbā'ī, opposed him, but he was supported by al-

1 annigya, lit. 'that-ness'; Aristotle's on fore.

d-'unsur.

TRANSLATION

Bāqillāni after some hesitation. Al-Ash'arī, the head of his school, opposed the theory, as did (most of) his followers, while the Imam al-Ḥaramain first supported and then opposed him.

We will first explain what was meant by a hāl (state), then set out the arguments for and against, showing how the truth lies now with one side now with another.

Now a  $h\bar{a}l$  has no real definition by which we can recognize it in such a way as to apply to all  $h\bar{a}ls$  and so that leads to a  $h\bar{a}l$  having a 132  $h\bar{a}l!$  But they can be divided into (a) what causes, i.e. predications of ideas which subsist in essences, and (b) what does not cause, i.e. attributes which are not predications of ideas.

As to (a) every predication of a cause which subsists in an essence has life as a condition of its existence (thubūt) according to Abū Hāshim, e.g. a live thing's being alive, knowing, willing, &c., because its being so is the result of life, so life subsists in a substrate and causes the substrate to be alive, similarly with all the other attributes of which life is a (necessary) condition. These predications are called states, i.e. qualities additional to the ideas which necessitated them. But the Qādī (al-Bāqillānī) held that every attribute of an existent thing which cannot be said to be existent is a state whether the necessitating idea be conditioned by life or not, e.g. a live thing's being alive, a moving thing's moving and so on...

As to (b) it is every positive attribute of an essence which has no cause additional to its substance like the spatial need of the atom and 133 its being an object, the accident being accident, colour, &c. In short it is the specific characteristic of a thing whether it be that which distinguishes it from something else or that in which it resembles it, i.e. generic and specific attributes.

States are neither existent nor non-existent; they are not things, nor can they be qualified according to the theory of their supporters. Ibn al-Jubbā'i held that they were not cognizable separately but only with the essence.

Those who deny states say that things are the same or different according to their individual essences. As to genera and species they are mere names. Sometimes a thing is known from one aspect and unknown from another—and these aspects are intellectual relations which have nothing to do with attributes dubbed states.

The supporters said: Black and white share the categories colour and accident, and differ in the category blackness and whiteness; so that in which they share must be other than that in which they differ or something else. The first is sophistry, the second surrenders the point

The deniers said: Black and white are merely two incorporeal

attribute (ma'nayāni). They do not share in something that is like an attribute to them, but in a word which indicates genus and species. Universality and sharing therein are not to be referred to an attribute, i.e. a state belonging to black and white, for the two states of the two accidents would share in the 'state of being a state' (hāliyya); and that sharing does not necessitate the postulate of a state of a state for that would land us in an infinite regress. It is a mere matter of universal and particular.

134 The supporters: Sharing in common and differing are an intellectual category beyond the mere words which were coined to express

Those who hold that universals and particulars are mere verbal distinctions deny logical definitions of things and inference. If things were distinguished by their essences and existence, it would be folly to talk of intellectual judgements, and rational demonstration would be impossible.

The opponents. We know intuitively that there is no mean between existence and non-existence, yet you believe that the \$\ilde{k}al\$ is neither existent nor non-existent. When you go on to distinguish existence and latency² and apply latency to the \$\ilde{k}al\$ to the exclusion of existence the theory is quite unintelligible. The extraordinary thing is that Ibn al-Jubbā'i said that the \$\ilde{k}al\$ could not be said to be cognizable or otherwise. Now the goal of induction is the establishing of knowledge about a thing's existence; but if its existence is not conceivable, lass induction is impossible, and to discuss it is paradoxical.

What do you mean by saying that 'sharing' is an intellectual judgement? If you mean that intellectual relations are concerned, that does not necessitate positive? qualities in substances. If you mean that one particular thing has a quality in which something else shares, and another quality which distinguishes it from other things, that is the point at issue; for the individual thing has no associate and the universal has no existence at all.

Further the object of intellectual inquiry is to arrive either at a positive or a negative conclusion while the Hälist toys with something between existence and non-existence.

Definition and reality (al-hadd val-hagiqa) according to those who deny the theory of states are words for one and the same thing. The definition of a thing is its reality and its reality is that which is peculiar to it per se. Everything has its distinguishing peculiarity which attaches to its essence, and nothing shares therein, otherwise it would have no special nature. Universal and particular are mere

\* thubut. Perhaps 'positive assertion'.

words coined to connect like with like. Essence does not embrace them. On the contrary a thing's existence and its specific description 136 are one and the same.

TRANSLATION

The supporters. With us the hal is a positive thing, but we do not assert without restriction that it is a positive thing existing by itself, for such must be either substance or accident, and this is neither; but it is an intelligible quality of them. A substance (jaular) is known by its substantiality not by its need of space and being receptive of accidents. If the two cognizables differ in one thing the difference is to be referred to the state. Sometimes a thing is known of necessity from one aspect, deductively from another: one knows of necessity that the mover is a mover, then by deduction that he is a mover by a movement. But why do those who reject accidents deny that movement is an accident added to the mover and not deny that he is a mover?

You rejectors agree that movement is a cause of the substance moving: similarly power, knowledge, and all the accidents and ideas

attach, one necessary, the other derived. That is not like relative 138 A cause must either necessitate its essence or something else beyond 137 its essence. The former is ridiculous, as a thing cannot be its own it is a quality of an essence which is the state that we postulate. We do not say that it is existent or knowable by itself; sometimes it can dealing with intellectual aspects and relations, we reply: These are are qualities by which substances are described. You call them and states, viz. two real cognizables to which two distinct cognitions cause and effect. If the latter then that thing is either essence by which is absurd and leads to an endless chain. Thus it is clear that be known with something else and not separately, like contact, contiguity, &c. . . . With regard to your assertion that we are merely not unfettered abstractions but are peculiar to essences; the intelaspects; we call them states. The two cognizables are distinct though the essence is the same, and the distinction between the two cognizables points to the numerical difference (ta'addud) of the two aspects terms, for they are mere words in which there is no real knowledge tiself or a quality of essence. It cannot be the former, for that would lead to the cause producing essences and those essences being causes, lectual aspects attaching to one essence are really states. . . . attaching to a real cognizable.

Your saying 'the individual thing has no associate and the common thing has no existence at all ' is folly. The particular qua particular has no associate, and the attributes which we postulate are not particular and peculiar, but such as embrace particularizing and univer-

<sup>1</sup> ma'nā is often used as the opposite of kam, the quantitative and corporeal.

intellectual relations. Do not the terms change in different languages .... He who regards the latter as mere words has abrogated

Again their words 'The definition and reality and essence of a thing and times while the intellectual relations and a spects do not ?

justify our assertion that definitions are not independent of the universality of words which points to the qualities of the universality and particularity of essences. These qualities are states and aspects and intellectual relations belonging to them-call them what you You have postulated a universal idea common to substances; otherpredication of substance would not hold, and so we should have to your thesis that things are only distinguished by their essences, and wise every atom would need defining separately and the ordinary introduce a universal idea into the definition, and that would destroy 139 the peculiarity of the species another. You do not classify the substance according to a peculiar property but qua substance absolutely. granted this be so the peculiarity of the individual is one thing and are words for one and the same thing'; and 'things are different through the peculiarity of their essences and nothing shares therein' will so long as you accept the idea and reality of them.

does not cause a state is another. Did not Abū Hāshim postulate a And knowingness and willingness are two states. A causal and a non-causal state are different in relation and the difference of the two relations does not necessitate the difference of the two states in and the particular another, yet they are two relations in the state and a state which causes (other) states is one thing and a state which state in the Creator which necessitates his being knowing, willing? qualities, so why not states of states? As to aspects and relations 140 they have an existence in states also. The universal state is one thing or something beyond the word itself and that would lead to the saying that 'the quality cannot be described', for you were the first ness, &c., states of the black; thus you have postulated qualities of The opponents. Your argument is unsound. The word hal embraces the genus of hale, and a hal is the quality of a thing peculiar to that thing; so either its meaning must be universal and particular assertion that a  $h\bar{a}l$  has a  $h\bar{a}l$  which is absurd. You do not escape by to postulate a quality of a quality because you made existence, blackreference to the state.

had to argue that one thing is concealed in two different things, or that two different things are in one thing, which is ridiculous. Being Again, if existence is a state uniting genera and species, then the qua being, forsooth, is in what is still to be-a monstrous absurdity. the substance and the accident, is a state indifferently. Thus they According to them existence in the pre-existent and the temporal,

forms in matter as the philosophers say without a change in matter. 141 But the analogy is not sound because matter according to them is not different pluralities must be united in it and the genera must suffer change without existence being affected, which is like the change of ree from form. . . . How is it possible to conceive existence, bare, absolute, universal, unchanging, and in what does it inhere? . . .

The truth appears from these discussions, but we do not disclose

whose species change one into the other and the substance becomes accident and vice versa? It would involve the entry of one existence The opponents. How is an unchangeable existence to be conceived into different genera, and the uniting of different genera and species in one existence.

The supporters. Universality and particularity in the state are like ness in genera is not a genus in the sense that every genus demands a ness (hāliyya) which attaches to states does not demand a state, for genus-ness and species-ness in the genus and species, because genusgenus (for that) would require an infinite regress. . . . Similarly statethat would require an infinite regress also.

A man who says existence is universal is not bound to say the 142 universal has a universal, nor if he says accidental-ness ('aradiyya) is a genus need he say the genus has a genus....

holds good of existence and state applies equally against your intellectual relations and aspects. None will deny that existence is As to your saying: If existence were one and similar in all objects the presence of one thing in two, or two in one, would result. What common to substance and accident, not only in word but also in meaning. . . .

A universal judgement demands that something must be held in 143 common and such sharing can only be conceivable after the special characteristic of the thing has been identified. A particular assertion is impossible apart from the underlying universal. He who says Things differ in their individual essences' cannot apply a universal udgement in a special case.

You accuse us of reversing the genera and of positing one in two and two in one, while we accuse you of abolishing the genera and denying the one in the two. The court is sitting, but who is the judge?

liffer in their essences and existence, but your statements are self- 144 The judge who is familiar with the tenets of both parties<sup>2</sup> says: You who take the negative position are in error (1) because you make Iniversals and particulars mere words and assert that different things

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The words of the opponents' assertion are slightly changed

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I.e. Shahrastani himself.

have eaten nor would they shun its opposite were they not acquainted intelligence do not lack this guidance, for they know by nature what doubt as to whether it is eatable. Had they not formed precisely the same judgement in the second case as in the first, they would not with the genus. Therefore the movers are right in saying that you intellectual judgements remain. Beasts that have neither speech nor herb to eat, and when they see a similar herb they are not assailed by contradictory because you adopt a universal judgement when you say that universals are mere words. Abolish words altogether, still have shut the door of definition.

in which it is expressed, Arabic, Persian, Hindu, or Greek. No com-145 plete speech is free of universals, and these universal ideas are the distinguishing mark of human minds (nufüs). To deny this is to put oneself outside the pale of humanity and to enter the enclosure versal whole distinct from the individual. Similarly the accidental is (but it is) not the word itself, because the word (only) explains an idea in the mind. The thing meant does not change with the language knowledge and speech. For the mind perceives mankind as a uniuniversal to all kinds of accidents, without colouredness or blackness, and this particular black coming into one's mind. This is the immediate percept and the content of the word as it is conceived in the mind; I go further and say that you have shut the door of intellectual reserved for beasts.

specific attribute of a thing's species is not the same as that of the essence; for substance1 differs from accident in needing space stance in occupying a particular space, not space absolutely. . . . If substance differed from accident in its existence as it differs from it in substance, because (forsooth) existence and need of space are one, distinguished from something else by its specific attribute. The The particular substance only differs from (another) particular suboccupying space, spatial need would be predicated of accident and (2) Your second error is to ascribe the distinction between species to individual essences—a dreadful mistake, because a thing is only absolutely and by way of species, not particularly and individually. and all idea of resemblance and difference would be abrogated. . . .

other things share, and this is sheer folly. For that which is peculiar in a particular thing and that in which something else shares is one that particular thing. If existence is specified by accidental nature of a particular object qualities peculiar to it and qualities in which in relation to that particular thing; so the existence of a particular accident and its accidental nature, &c., are verbal expressions for As to the mistakes of those who postulate states: (1) They postulate 146

TRANSLATION

colouredness by blackness and blackness by this black. It is not intelligible that a quality should come into existence for one particular thing and actually exist for something else, and so become an individual quality in two things like one black in two substrates and then it is in itself an accident; and if the accidental nature is specified by colouredness (launiyya), then it is in itself colour, and similarly one substance in two places. . . .

cannot be said to exist? ... They posit cause and effect and say the one 147 existence with them is a hal, so how can it be right to say existence (2) They say that the hal is neither existent nor non-existent; yet causes the other, but how can something which does not exist become

while the particular and the universal according to you is a hall. In (3) According to them everything in existence is a state. Give us an example of a state which neither exists nor does not exist, for say it is not a hal, that thing embraces a universal and a particular, that case there is nothing but a no-thing and no existence but noall-embracing universal existence according to you is a state. . . . Therefore there is nothing that is not a hal. If you posit a thing and existence, and this is the most stupid theory imaginable.

Therefore it only remains to be said that they are ideas really existent 148 relations attaching to one thing: these (universals) are either to be Now the truth is that a man is conscious of the conception of universal things apart from the words which express them and apart from individual forms. Further, he is conscious of intellectual referred to the words that define them-a theory which we have individuals in that the intellect conceives from them a universal idea. A word is formed to correspond with this in such a way that if the word were to perish or be changed the idea logically formed in the refuted—or to the existing individuals—which we have disproved. in the mind of man which the intellect perceives. Inasmuch as they are universals with no existence in individuals they are not an existent thing in individuals, accident or colour absolutely; but they are mind would not be affected.

Those who deny that there are states err in saying that they are is without universality and relation. Those who assert that there are mere words, and are right in saying that what exists as an individual states are wrong in referring them to qualities in individuals and right in saying that they are intelligible ideas above and beyond the Words which express them. They ought to say that they are existent concepts in the mind,1 non-existent in individuals1 instead of saying hat they are not existent and not-non-existent. No intelligent man

1-1 The marginal gloss seems correct.

denies these ideas, though some call them mental concepts; others logical suppositions of the intellect; others realities and ideas denoted by words and expressions; others qualities of genera and species. But provided the ideas are clear call them what you will.

provided the ideas are clear call them what you will.

These realities and ideas have three relations: their internal rela-

These realities and ideas have three relations: their incurrant relation, their relation to individuals and to the mind. Inasmuch as they exist in individuals they can be treated as individuals and specified, and in relation to themselves they are pure realities neither general nor particular. He who knows these three relations will have no difficulty in the matter of the half, and furthermore the truth about the dispute as to whether the non-existent is a thing will be clear to him.

#### CHAPTER VII

160 IS THE NON-EXISTENT A THING? OF MATTER AND A REFUTATION OF THE THEORY THAT MATTER EXISTS WITHOUT FORM

A 'THING' cannot be defined because nothing is so well known and any word that is used to define it involves the notion of 'thing-ness' and existence.... It is a mistake to define a thing as 'an existent' (maujūd) because existence and thing-ness are the same. Again, it is a mistake to define it as 'that of which something can be predicated' because the words 'that which' have been introduced into the defini-

thing-ness and essence, and individual reality.¹ The Mu'tazilite, al-Shahhām first asserted that the non-existent was a thing, an essence and a reality and claimed for it the relations of existence, e.g. the subsistence of the accident in the substance, &c. Most of the Mu'tazilites followed him although they did not assert the subsistence of the accident in the substance, &c. but a number of them opposed him. Some merely employed the word thing-ness (of the non-existent), while others held that to be impossible like Abū'l-Hudhayl and Abū-l-Husayn al-Baṣri; others said the thing is the pre-existent while the temporal is called a thing metaphorically and by extension. But Juhm ibn Ṣafwān held that the thing was the phenomenal and the Creator is He who makes things what they are.²

The Negative position. Elementary intelligence assures us that positive and negative assertions are contraries. If you posit a definite thing at a definite moment in a definite mode you cannot deny it in

1 wujud, thubut, shay'iyya, dhat, and 'ayn. The thing-er of things.'

the same conditions. If that which is to-be-denied is latent according to those who say that the nonentity is a thing this proposition is abrogated. Put into a syllogism we get the form (Barbara):

All non-entities are to-be-denied.
All to-be-denieds are not-latent.<sup>1</sup>

Therefore all non-entities are not-latent.

The Positive position. Just as denial and assertion are contraries 152 so are existence and non-existence contraries. We say that existence and latency (thubūt) are not synonyms nor are the to-be-denied and the non-existent.

The Negative. If you say that latency is a wider term than existence and embraces both entity and non-entity why don't you say that the to-be-denied is a wider term than the non-entity so that a universal attribute becomes a state or aspect of the to-be-denied positively, just as a particular attribute of the non-entity becomes a state or aspect of the non-entity positively? . . .

The Positive. You, too, have attributed universals and particulars to the non-entity since you talk of the necessary, possible, and impossible in relation to it. If the non-entity were not a latent thing you could not treat it thus... The fact that it is an object of thought 153 and intellectual relation points the same way.

world pre-existed, and there was no beginning to the Creator's 154 tence is a notion resting on the assumption of absolute existence in opposition to particular non-existence, i.e. the non-existence of a particular thing. It can be said of an objective entity that it (no longer) exists or it can be said of a subjective entity, e.g. the Resurof existence. Knowledge has the existent as its object. Then if the non-existence of that thing becomes known it can be denied and it to be asserted of (non-existent) substances, then it is clear that the The Negative. We do not assert universals and particulars in nonexistence: they are mere expressions and mental suppositions. Moreover, the mental relation with the non-entity is not qua non-entity but on the supposition that it exists. Therefore absolute non-exisrection, that it does not exist. It can be denied in the present, asserted in the future. Non-existence itself is neither universal nor particular, and cannot be known without existence or the assumption may be said that it is not a thing at the present time. If existence is activity and no influence. If it is to be denied every to-be-denied with you is a non-entity and every non-entity is latent, so that the argument is turned against you.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> layes bi-labia. It has already been said that the Ash'arites do not distinguish between latency and existence. Therefore it follows that they admitted no mean between existence and non-existence.

ing to you, they were two essential attributes latent in non-existence while the divine power had no connexion with them.... If you say accidents, so it may be said He gave existence to its reality and essence<sup>1</sup> or something else. If you say it was the former then, accord-We say that God gave the world existence with its substances and He gave existence to something else the same argument applies.

then, nor could there have been a supposition thereof, because its supposition or any supposition on the part of the Creator would be The Positive. What you say about knowledge having the existent or the hypothetical existent as its object is false of God's knowledge of the world's non-existence in eternity, for the world did not exist ridiculous, for supposition implies doubt.

nected with the existence of a thing at the time it exists, and it necessitates a knowledge of its non-existence before it existed, you so it follows that intelligibles are finite also—a thesis that you do not confine knowledge to objects of cognition and objects are finite, and entity must be a latent thing. When you say that knowledge is con-Therefore God's knowledge was of something known, so the non-

to-be-denieds and non-entities, and are not latent things. The key to system, existence is to be denied and is not latent, and all-to-bedenieds and non-entities are not latent, because impossibilities are our system is that the essential qualities of substances and accidents belong to them because they are what they are,3 not because of any connexion with a Creator. He only enters the mind in connexion with As to your saying that existence<sup>2</sup> is to be denied or latent in our existence because He tipped the scale in favour of existence.

receiving accidents. Therefore there is no question of the influence of the Creator's ijad, for the influence of (divine) power is in existence alone. The omnipotent only confers existence. The potential only what follows its existence is the property of occupying space and What a thing is in essence preceded its existence, viz. its substantishness and accidentalness, and so it is a thing. What a thing has through omnipotence is its existence and its actuality (husul); and needs the omnipotent in respect of existence.<sup>4</sup>  $\cdots$ 

Essential things are not related to the Creator, but what befalls them from existence and actuality is. If the Creator wished to produce a substance the substance must be distinguished from the accident. For if they were indistinguishable in non-existence and the distinction was not a positive<sup>5</sup> thing the Creator's intention to 991

I.e. latent.

produce a substance could not have been realized without an accident. TRANSLATION

Specifying a thing by giving it existence is only conceivable if the species does not depend on the Creator's activity. If they are not separate things per se, ijad is inconceivable and variety in actual thing specified is a distinct entity so that substance not accident, movement not rest, results. Hence the real nature of genus and phenomena must be due to mere chance.

that the Creator is God and that there is no other, but that does not 157 The Negative. The eternal knowledge has all intelligibles as its object; the world's existence, so that it really came to exist; the impossibility of its eternal existence; and the possibility of its exis-It cannot possibly be said that such infinite cognitions are latent things in non-existence, e.g. the absence of Zaid in such and such a is existence from which all other intelligibles result. You can know demand a succession of cognitions that every created thing is not God. If you know Zaid is at home you know he is nowhere else and tence before it did exist. But the true objective relation (muta'allaq) need not know that he is not chez 'Omar or Bakr and so ad infinitum.

Creator and that only existence qua existence is the object of the As to their assertion that essential qualities are not due to the divine power, this is something they have heard and not rightly understood.1

The Negative. A thing's existence, and its individual reality ('ain), 158 divine power is connected alike with its essence as it is with its its essence, substantiality, and accidentality, in our view are all one. That which (God) brought into existence is the thing's essence, and existence, and influences its substantiality as it does its actuality and appearance in time. The distinction between existence and 'thingness' is merely verbal.

against them. For (say they) they are not due to God's power. They These people believe that universals and particulars are mere words or intellectual fictions; but the qualities which follow production, e.g. the substance being susceptible of accident, can be argued do not assert them to be prior to appearance in time, so why do they not argue that all the essential attributes also follow appearances in lime? One might reverse the argument and say that the properties of substance were created by God's power and existence followed!

They tried to evade the difficulty of distinctive specifying by saying that if substances and accidents were latent in non-existence ad infinium there could be no real specifying; but this is no answer;

ainahā wa-dhātahā.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The correct reading must be al-unjud.

Again the tipping of the scale follows. lahā li-dhawātihā.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These last comments are presumably from the author himself.

things, i.e. names and states of non-entities. They have mixed rowed some logic and some metaphysic, and the result is a house of Now the truth is that this question is bound up with that of the 159 hal. The Mu'tazila have become hopelessly involved in theories which they do not grasp. Sometimes they call the essential realities in genera and species 'states', i.e. qualities and names of entities neither existent nor non-existent: at other times they call them philosophy with theology and the doctrine of formless matter, borWe point to a particular substance and ask: Was this substance a positive (latent) corporeal substance before it existed, or was it 160 else shared in it. If it was absolute substance before it existed, it was not this because that is not this. What is latent in non-existence has universal substance, a thing unspecified ? If it was this one, nothing

161 The supporters of states maintain that species like substantialno real existence, and what really exists is not latent. . . .  $^{1}$ 

substantiality, &c., are states in existence which cannot be known 162 ity, &c. are things (latent)2 in non-existence because they are the object of knowledge and the known must be a thing. Individuality, separately nor exist by themselves. But what an object of knowledge in non-existence which is unknown in existence! Had they an intelliimages are the quiddities of things in their genera and species which do not demand that they should have a real existence outside the gent grasp of genera and species they would know that mental

When the Mu'tazila learned from the philosophers that there was a difference between the causes of existence and quiddity they thought that mental concepts were things latent in individuals, so they tence of genera and species in the mind were states latent in individua, that the non-entity was a thing and that the state was latent. It is annoying to hear and answer such absurdities, and unless I had underaffirmed that the non-existent was a thing and thought that the existaken to explain the various schools of thought in this book I should not have troubled to deal with such things. 163

the first form, i.e. the three dimensions, appeared, there arose a to which some add the Creator, all of them being void of forms. When It is said that the first principles are Intelligence, Soul, and Matter, (1) The theory that there is formless matter (hûlē).

composite body. Before that it had no form, merely the capacity to \* thabia. This word is elusive in meaning. I have sometimes rendered it by positive. It is best defined by the muthbitin themselves. On the whole 'latent' <sup>1</sup> Here follow arguments similar to those already advanced.

seems to do justice to something that is neither existent nor non-existent, though

it comes down on the side of existence somewhat.

receive it. When form appeared actually there came into being the secondary matter. Then when the four modes (heat and cold active, and dampness and dryness passive) adhered to it there arose the four elements (arkān), viz. fire, water, air, and earth which are tertiary matter. From these arose the composites to which the accidents of generation (kaun) and corruption adhere.

(2) The theory that matter is not free from form. This treats (1) as 164 peculative.

form and shape; that the subject of addition and subtraction is something lying behind them and exists independently of them while addition does not remain after subtraction and vice versa. Hence an atom without bodily form can receive addition and subtraction at The supporters of (1) argue that it is demonstrable that every body the same time. These adjuncts can cease and so can form and shape composite atom must be the foundation of all composite bodies, for cloth, cotton, elements, and prime matter2 which is hyle receptive of is composed of matter and is subject to addition and subtraction and so that it is possible for the atom to be void of all forms. Thus a nonotherwise there would be an endless chain of composites like shirt, forms and modes.

The supporters of (2) object that this is to assume the point at 165 issue. Addition and subtraction are accidents and as such alter and change. That which changes is accident, not substance, and you cannot treat them alike.

dent of a subject, otherwise it would need an accident as the accident The Mutakallim asks why substance is free of all accidents if it is free of one, to which they reply that the self-subsistent is indepenneeds it and so there would be no intelligible distinction between The Mutakallim answers that substance cannot be free from all 166 accidents, not because it needs them in its self-subsistence as a substance, but because it is inconceivable unless it is in a definite

dimension must have come suddenly or gradually. But dimension The supporters of (2) argue: Assume that matter is a self-subsistent substance void of form, and then that it acquires dimension, either carries with it place and volume, and it must have had the latter before it got the former. If dimension came gradually and by extention then direction is implied, and once more all the categories are The supporters of (1) argue that potentiality preceded the temporal 167

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The opponent quotes the argument rather differently, v.i. <sup>2</sup> 'anāṣir. This has not been mentioned above in (1).

thing's existence and also the matter (hyle) in which potentiality resided, though neither potentiality nor hyle were eternally pre-

Plato's proof of the temporal origin of the world: The existence of they are differing realities with different characteristics like the universal objects can be conceived in the mind and outside the mind: celestial intelligences.

The supporters of (2). If potentiality can only be posited in matter,1 matter1 is inconceivable without form, and form subsists in the Giver of form. 168

[Shahrastāni] If we regard hyle as a subsistent object it is either one or many: if it was one and then became two was it (a) by the addition of another, or (b) by the multiplication of that one without to the other, and their mutual relation presupposes form. If (b) then hyle became divisible—at one time having the form of unity, at another the form of plurality, and we are driven to the endless chain.... external addition? If (a) then they are two substances, one added

therein. Form subsists not in hyle but in the Giver of form. Matter Both are substances because body is composed of them and body is It is clear that hyle is never free from form but it actually subsists a substance. Actual distinction between them is inconceivable: only preserves form by receiving it and form comes into being in hyle. a logical difference can be drawn. 169

#### CHAPTER VIII

PROOF THAT THE PROPOSITIONS CONNECTED WITH THE DIVINE ATTRIBUTES CAN BE KNOWN. 170 The Mutakallims began by asserting that the propositions connected with the divine attributes could be known before they made a like (a) the method of deduction and induction and (b) necessary and intuitive knowledge. Some think it better to begin by affirming that God is powerful (qadir); others put knowing ('ālim) first; others put the attributes, admitted the propositions. The Mutakallims adopted assertion of the attributes themselves. The Mu'tazila, who denied volition (irāda) first.

the attributes of a living being in the desire to discover the reason (a) The first class argued: He who tips the scale of being must be powerful. Living people can or cannot act. We have examined all 171 why impotence is removed and facility established, and we find only

<sup>1</sup> mādda not hayyūlā = hyle.

TRANSLATION

His being Willing. . . . None of these attributes is possible without their subject being Living. Therefore we say The Powerful One is Living. If we did not employ these adjectives we should have to use the attribute Power or His being Powerful. Similarly we attribute the perfection of creation to His being knowing, and when we find a thing as it is and not something else which it might well be we postulate their opposites, impotence, ignorance, and death.

man and God ?1 Again, you will not admit that man is the producer of his actions though you allow a sort of acquired power over action to man. How can there be anything common between him of whom if you deny the hal (v.s.) and say that things differ through their essence and existence can you claim anything common (jam') between Those who deny the divine attributes ask of the Ash arites; Why, production is inconceivable and him of whom acquisition is inconceivable?

Answer. We do not deny that intellectual modes and relations are 172 common to man and God1 in cause and effect, &c., for if the mind grasps the intention  $(ma^in\bar{a})$  of one agent's action it can predicate similarly of every agent. Again, we recognize a certain power of activity in human actions, and a distinction between voluntary and involuntary action. But is the influence of a will (qudra) on the thing willed production or acquisition?

influences the act in a state which cannot be said to exist or not to They asked the Mu'tazila: (1) According to you the agent only exist. Powerfulness according to you is a state, so how does state produce state?

then you must affirm that man's power can produce anything. 173 (2) You give man power in production and regard God's power as a state. . . . If you give both God and man power in origination, This is obviously untrue, so how can there be an analogy with the unseen?

Again: You cannot use human analogies and say: 'Building points to a builder: we have investigated the qualities of a builder and find that he must be powerful'. But this is not so because a builder requires instruments—an absurd assumption of Allah. . . .

We say that man's knowledge of the wonders of creation assures 174 him that their Creator must be Knowing, Wise, Powerful, Willingonly a fool could doubt it. There is no need to postulate action in the seen and apply it to the unseen; they are obviously the same.

The Imam al-Haramain answered that God's tipping the scale of hrough His essence by way of an attribute, or through an attribute being must have been through and according to His essence,

1 Lit. the present and the absent, i.e. the two objects of comparison.

beyond His essence. It cannot have been through essence because the essential cause makes no distinction: every effect stands in the same relation to it. Therefore the 'tipping' must have been through a super-essential attribute, or through the essence by way of an attri-

All these qualities demand Life. . . . (Some of the objections have Power produces. Knowledge effects ordered arrangement. Volition is not connected with a thing until after the Willer becomes a Knower. 175 bute. Revelation calls this quality Volition. Volition specifies;

already been discussed in Chapter I.)

in majestic perfection. From Him everything proceeds in perfect Maker; and negative names like The One, Intelligence, The Intelli-We refer all the attributes to His being a necessary-existent essence 176 arrangement. He receives relative names like Cause, First Principle,

intelligence came into being from the Necessary Existent One was He its cause per essentiam or per accidens? If the former He was not absolute and independent; if the latter He could not have been the cause of I say that your cause and first principle could be said of anything that existed  $per\ se$  and was the cause of something else. When the first anything else because He was only a cause by second intention. gent, The Necessary.

the first is relative and the second is a negative term. You cannot Further, we say that there is no connexion between God's being the first principle and cause, and being necessary in His essence, for

refer both back to essence....

Since you postulate the correlative as an idea and an accident additional to substance what is the intelligible difference between the 178

a cause and origin is an idea whose existence is in relation to the caused, and has no existence apart from it; so with every cause save an additional accident, so that causation by essence would be a sort For correlative is an idea whose existence is in analogy to something else and has no existence apart from it, like fatherhood in relation to sonship, not like father, who has an existence of his own. His being the first. You say that fatherhood is an idea, viz. an accident additional (to essence) so why do you not say that causality is an idea, relation of father to son and the relation of cause to effect ?

I have often thought that what the Nazarenes believe of the Father and the Son is really the same as the philosophers' supposition of 179 effect. But 'He begetteth not and is not begotten', causeth not nor is He caused. All things stand in relation to Him as slaves to the Necessitator and Necessitated and the (first) cause and (first) of generation.

TRANSLATION

NINE

#### CHAPTER IX

PROOF THAT THE ETERNAL ATTRIBUTES CAN BE KNOWN

THE Mu'tazila said that God was Living, Knowing, Determining 180 per se, not by Life, Knowledge, and Power. They differed as to His followed the philosophers in holding that God knows by knowledge which is Himself (nafsuhu), but His Self is not to be called Knowledge after the manner of the philosophers who say that He is Intellect, being hearing, seeing, willing, speaking (v.s.). Abū Hudhail al-'Allāf Intelligence, and Intelligible.

The Mu'tazila differed as to whether the predications connected relationships. Most took the view that they were names and predications attaching to the essence, and states and qualities are not like with the divine essence were states of the essence or modes and the essential qualities attaching to a substance and the qualities which follow origination.

Abū Hāshim said they were latent1 qualities of the essence; and he posited another state which caused these states.

The orthodox Ash arite upholders of the divine attributes said that 181 God knew by knowledge, was powerful by power, &c., and these qualities were eternally additional to God's essence, being eternal attributes and ideal realities (ma'ānī) subsisting in His essence. . . .

The philosophers said that the Necessary Existent per m is one in all respects and no qualification or species can be applied to him. Such terms as are used are negations (One means immune from plurality) or relative like Maker, or a compound of both. . . .

We will now set forth the doctrines and arguments of each school 182 in such length that their mistakes will be revealed and the truth be plainly manifest.

ledge, and the logical cause is inseparable from the caused; one is Those who posit attributes give four points of contact between the seen and the unseen world, viz. cause, (necessary) condition, indicaion, and definition. The fact that a person knows is caused by knowinconceivable without the other. If a knower need not have knowledge, knowledge need not have a knower! The adjective knowing requires the quality and vice versa. He who has qualities must be described by them. They extended this argument to cover God's volition and speech, for they are both eternal epithets,2 not differing in causation, though according to them (i.e. the opponents) they differ in pre-existence and time (huduth).

<sup>2</sup> I am inclined to think that the original reading may have been rasamani; Jurjani defines a rasam as an epithet which is the same in pre-existence as in eternity

Answer. By causation we do not mean production and origination, but logical necessity and a true reciprocal need of nexus. . . .

- to the agent in that it may be brought into existence, and the relation of the state of knowing ('alimiyya') to knowledge in that it 184 My view is that the distinction between the relation of the possible may be necessitated should be carefully observed, for they are vastly different.
  - This question touches the hal which we have already sufficiently ledge exists its subject must be a knower. . . . The opponent will not Creator and the creature save in name, and claims that they are admit that there is any resemblance between the knowledge of the discussed. It only remains to be said that it is admitted that knowedge is the cause of the state of knowing and vice versa. If know-185
- The Sifatiyya argued that the Knower's knowing was conditioned different in every respect. 186
  - we treat condition and conditioned, for the subject must be alive by his being alive, whether in this world or the next, and applied the tioned are involved in priority in essence though in existence they are necessary complements. . . . You can say 'the Knower became knowing because knowledge subsisted in him'; but not 'Knowledge subsisted in him because he was knowing'. If these predications were (magdar). Though capacity accompanies act in existence it is prior to it in essence, so that you can say, 'The act occurred through the capacity' but not 'The capacity occurred through the act'. Thus first so that knowledge and power can subsist in him; you cannot say knowledge and power (must exist) first so that he may be alive, 187 argument to the divine knowledge also . . . . But condition and condithe same in essence this difference could not be posited. Similarly we distinguish between man's power (qudra) and the object thereof for that would abrogate the distinction between condition and conditioned. Do not suppose that this distinction is merely verbal.
    - dropped, and this is the easiest course, . . . or it must be held that knowledge precedes knowingness and that existence in knowledge is primary and more fitting than it is in knowingness: then it may be Either talk of cause and condition must be abandoned altogether, and the word necessity as applied to the mental realities must be 88

so far as prescience is concerned. O. has a voz nikili, P. is wanting, and B. omits the

TRANSLATION

qua essence precedes the attribute, and the attribute qua causation affirmed that essence precedes attributes, and that existence in it is primary and more fitting than it is in the attributes . . . the described precedes the described. This latter course is to be deplored.

were one or two things. Those who denied states said that the The Mutakallimun disputed as to whether definition was identical with the defined or not, and whether it and the thing itself (haqiqa) definition, reality, essence, and individuality ('ain) of a thing expressed one idea.

The supporters of the hal maintained that definition is merely the 189 words used to explain the characteristics of the defined, which latter is to be distinguished by a peculiarity common to its class; and this peculiarity is a hal. There are some things which can be defined while others are indefinable. Most of the Mutakallimun's definitions are merely substituting a better-known for a less-known word. The logicians have laboured much in this field, but their results are like those of a diligent student of prosody who has no talent for verse. But they may well be excused, for the subject is exceeding difficult.

no value save that the inquirer knows the word better; (b) descriptive, 190 Our view is that definition is of three kinds: (a) verbal explanation of a term, e.g. thing is something that exists (manjud). . . . This has i.e. definition of a thing by its necessary accompaniments, e.g. substance, that which is susceptible of accidents; this kind of definition is helpful in some cases; (c) true definition which explains a thing's reality and peculiarity, the essentials held in common with other things and those peculiar to itself. . . .

with, nor additional to, it; it must not define the unknown by the The definition must be better known than the defined, not identical unknown. . .

unknown. . . . Moreover, 'possessor of' is sometimes used descrip- 191 In reply to the assertion that the definition of Knower as a possessor not so because the middle term differed in the known and in the possessions as in Sur. 40. 15 where there is no question of an attribute of knowledge holds good of God and man, it was said that this was lively, sometimes actively and passively, and sometimes of actual subsisting in the divine essence.

thing being known2 and decreed. Knowledge is connected with the The Sifatiyya. The divine knowledge and power are sometimes inferred from God's being Wise and Powerful, and sometimes from a knowable and power with the decreeable and if it is proved that He knows about the knowable He must know by knowledge. Knowledge is comprehension of the knowable and it is impossible that the divine

<sup>2</sup> Or, knowable (ma'lūm).

1 The author is speaking.

essence should comprehend or be connected with an objective relation. Therefore the essence must have a comprehending quality which comprehends (and) is connected with things that can be known.

The Mu'tazila said: God's cognition resides in the fact that He is n. Knower, not in knowledge nor essence. The only meaning of knowable is that it is not hid from the Knower as it is, so that there is no perceptual or estimative connexion by which it may be transferred either to the Divine Knowledge or the Divine Essence. To say that knowledge is comprehension is tautology....

92 The Sifatiyya. There is an obvious difference between a thing's being knowable and its being decreeable. The first is a much larger category, and can be eternal or temporary, necessary, possible, or impossible. The second is confined to the possible. The relation of the knowable to the divine essence is one, and so is the relation of the decreeable.

We say that the relation of the divine essence to the knowable and the decreeable is on the same footing as you say, or that the relation is different. If the former then it would follow that one is not a wider category than the other, and everything that can be known would necessarily be decreed, just as the converse is true. If the latter these two attributes are not related (mudd) to His essence but to a quality beyond His essence; and that is what revelation calls Knowledge and Power.

The Mu'tazila said that to predicate different aspects of the relationship of a thing did not require that the quality should be other than a unity: a substance was conceivable as occupying space, or 193 self-subsistent and so on, but this was no indication of plurality in essence or attributes, i.e. essences subsisting in the (one essence), nor of plurality of positive states in the essence. Therefore the statement that God is Knowing and Powerful must be similarly understood.

The Sifatiyya agreed in part, but added that the fact that substance occupied space and received accidents showed that it entered into relation with volume and accident. Similarly God can be said to be externally existent, one, &c., and these qualities refer to One Reality; but when He is said to be Living, Knowing, Willing, different specific realities are in question . . . and these are of such a nature that one cannot take the place of another. . . . If they were the same His united in one subject—a ridiculous assumption.

We say God is Knowing, Powerful. The Mu'ațțila say He is not willing and not powerful. Now assertion and denial must refer to essence, attributes, or states. The first is impossible because (essence)

is intelligible without being described as knowingness and powerfulness... Knowledge (or, perhaps, the assertion) that God is self-subsistent does not tell us that God knows, and therefore the proof that God is self-subsistent is other than the proof that he knows and wills; nor does the denial of the quality of knowledge convey the denial of His essence, for the Mu'aṭṭila deny that He knows and wills while they confess that they know about His essence. As to states we have disproved them, so that only attributes remain.

(haqiqa). So God's knowledge is virtually different cognitions. Simi- 195 essence. . . . We deny the validity of the analogy of human and 196 separate characteristics in one essence, since you say that God knows by one knowledge which is related to everything knowable. Obviously bute, yet it is in its essence command, prohibition, news, and interties postulated of the one speech. If you say that these realities are is not cogent. The anti-Hālists refer them to a particular entity, so form of words, or it refers to an aspect and relationship. When we say He knows we refer to a knowledge by essence according to an aspect and relationship—or, as the Halists would say, according to a state of his being knowing. . . . Assertion and denial, then, do not refer to qualities additional to His essence but to aspects and relationships; and that is how we regard the qualities. Your argument there-The Mu'tazila. You are the first to postulate different realities and knowledge about black is not the same as knowledge about white but hearing, and seeing, but especially speech. This is one eternal attrirogation, threat, and promise. Obviously these are different realito be regarded as aspects and relations (of speech) we say precisely divine. . . . Your argument as to the incidence of assertion and denial the assertion of essence absolutely is inconceivable except as a mere though sometimes two different cognitions are united in one reality larly God's eternal power is related to decisions beyond mortal power, and they are virtually different acts of power—similarly with volition, the same of the (distinctions you claim to perceive in) the divine contradicts it because, according to you, two similars are not united, fore falls to the ground.

The Sifatiyya: Knowledge qua knowledge is one reality with¹ one characteristic (khāṣṣiyya). Cognitions differ in the relationship of their objects and agree in the unity of the subject. That relationship does not exclude knowledge itself from the reality of the state of knowledge ('ilmiyya). . . . Knowledge follows the knowable in existence and non-existence. It does not acquire the knowable as a quality, nor acquire a quality from it. Cognitions in this world differ with the transitory nature of things, but the eternal knowledge is 197

1 read wa-lahu for wa-laisa.

virtually different cognitions not virtually separate characteristics. As to speech, we affirm that command and prohibition, &c., are comprised in true speech and they are united in one reality; relationships of that reality differ in regard to their objects. . . . But it is utterly impossible to say . . . that God knows in respect of His willing and vice versa. . . . Attributes which are not . . . additional to¹ God's essence, negative in the sense that 'eternal' means 'without beginning', &c., are contrary to our assertion that knowing means that He has knowledge. . . . The beauty of the universe proves this together with the power which wrought it. But power and knowledge are two mental realities, not united in essence. You Mu'tazila admit this when you say that knowingness is not itself the meaning of powerfulness because one may know of one and be ignorant of the other.

Abū Hāshim. . . . There is no real difference between the party of the Hāl and the Sifāt except that the hāl is at variance with the sifāt because the hāl cannot be said to be existent or non-existent, while the sifāt subsist latent in God's essence.

[Shahrastāni]<sup>2</sup> But the former are involved in the method (madhłab) of the Nazarenes in their doctrine of unity in substance and trinity in personality; but that contradiction does not follow from the method of the Şifatiyya.<sup>2</sup> We maintain that there is proof that the Greator knows and wills, and if these words merely express one idea, according to you they must be interchangeable, and the denial of one would carry with it the denial of the other; and so God must have produced the world by knowledge alone! ... Undoubtedly the Knowing, the Willing, are not words of such universal application as The-Cause-of-Existence, and The Creator, and we perceive intuitively a fundamental difference between them. If they were synonymous we should not feel this difference. ...

aspects and relationships of the one essence, nor do we assert the existence of attributes except in respect of these aspects. What we deny is that there are attributes which are essences (dhawāi) eternally existent in God's essence. If there were such they would have to be His essence itself or other than His essence. We say they are His essence. If they were not they would be of time (which even you would deny); or eternal, and have shared His essence from all eternity,

1 Lit. 'beyond'.

apparent, but it would seem that the Sifatiyya, by insisting that all the divine apparent, but it would seem that the Sifatiyya, by insisting that all the divine attributes which are indicative of personality have a distinct existence in The One, exclude the possibility of their being indicative of a trinity of persons. The party of Hals, however, asserted that aspects or modes could be predicated of the divine sessures itself, and thus approached to the Christian doctrine of hypostases. Ct. al. Milli, p. 56.

and so be other gods. For eternity is the specific quality of the Eternal...

TRANSLATION

They drew on the writings of the philosophers and added somewhat 200 when they argued that the necessary existent was absolutely independent, and that to ascribe an essential attribute to him was to destroy the independence of the quality and the qualified alike....

The Sifatiyya. We deny the existence of a qualified without a quality. We deny, too, the relevance of your dilemma, that the attributes are 'either His essence or something else'. That can only be said of two things, one of which can exist without the other, or without the supposition of it. We do not admit that the attributes are 'other', and we do not assert that they are the essence itself. Those who uphold the theory of states say they are neither existent 201 nor non-existent, and we similarly affirm that the attributes are neither the essence nor other than the essence, for every quiddityis composed of two things, e.g. humanity of animal and reasoning. It would not be right to say that Reason is humanity itself or that it is other than it. A part is never the thing itself nor other than it.

Your words 'If the quality is eternal it must be God' and 'Eternity is the specific quality of God' are bare assertions. Divinity is an essence described by the epithets of perfection, so why should we assert that any and every eternal attribute is God? He who says that eternity is the specific quality of divinity must tell us what the universal is, for the particular can only be conceived when the universal is known. If existence is the universal and eternity the particular, divinity is composed of the universal and the particular. Therefore the particular is either the universal or something else, and we turn your argument as to the eternal attributes against you. As to your argument that if the attributes were subsistent in His essence, His essence would need them and they are virtually accidents and the existence of the described is essentially prior to that of the quality, we reply . . . that such considerations apply only to substances and 202 accidents; 'need' as applied to timeless eternity is inconceivable.

In reply to the philosophers we say that absolute independence means that God in respect of His essence is independent of place; and in respect of His attributes He has no need of an associate. . . . His independence resides in His perfect attributes, so how can He be said to have need of that of which He is independent? . . . He is independent in His essence and in His attributes. The described does not need the attribute nor the attribute the described. Need could only be established if the attribute were a kind of instrument, which is impossible.

The philosophers... The necessary existent is one in all respects. There is no plurality of parts nor of intellectual ideas. If there were His essence would consist of genus and species, and the parts would constitute the whole. The constituent is prior to that which is constituted, and the former cannot be necessary per se... but in the constituted the ideas which you postulate must either be necessary per se, and so there must be two necessary existent ones (which we have shown to be impossible) or not necessary per se but subsist in (God's) essence, and we have demonstrated the impossibility of that 1

207 [Shahrastāni] We do not affirm that God can be defined, but that he can be described.... To ascribe composition, genus, and species, to Him is to use human analogies which cannot apply to His essence...

208 If we say He knows His essence and He knows that which is not about the other object from the aspect in which it is a knowledge about His essence, but the relationship (i'tibar) is different. With you His essence, then His knowledge about His essence is not a knowledge the relationship of the connexion  $(id\bar{a}fa)$  of the First Intelligence with Intelligence to Him. And if the intellectual relationships and aspects differ you are met with plurality in the essence. We call each relationeternity and oneness . . . your relative (idafiyya) Ideas with us are His being Creator, Sustainer, for the idea of creativeness is conceivnot-ignorant is not the same as knowing. . . . A relative name is Him is other than the relationship of the connexion of the Second ship an attribute. Your negative Ideas with us are (the attributes of) able from the creation. . . . We have too the ideas of His being Knowing, Willing, Living. They cannot be said to be negative, for proceeded from Him because He knew about its essence. Therefore if knowledge is neither a negative nor a relative idea, and is not a applied when an agent performs an action. But the existence of the known and the decreed result from God's knowledge and decree and therefore not in the way in which you apply relative terms. (For they 209 say that God's knowledge is active, not passive.) The Mutakallimun hold that knowledge comes after the knowable. With them (the philosophers) the knowable comes after the knowledge and the decreeable after the decree. Hence they said that the First Intelligence composite of both of them, it is plain that it must be an attribute of the Described.

The philosopher asserted that the First Principle understands his (own) essence and he understands what his essence causes and his intelligence is per se, inasmuch as it is free from matter per se. It is

the cause of the second principle, which is the first (thing) caused, so that its existence is necessary inasmuch as it understands its essence. Everything else is caused in the order of existence by it. Its freedom from matter is a pure negation in which no plurality of essence is found. . . . Though the First Intelligence is entirely free 210 from matter, yet its essence in relation to his essence is only potential, and as such its nature is of the non-existent, material order. Its abstract conception (of itself) does not attain to the rank of the First Cause, because it is only the greatest of things in regard to perfection, not in regard to perfection.

The Şifatiyya. The Creator knows His essence and He knows what results from it either by one or two acts of cognition. If you say that two knowables demand two cognitions you have contradicted your own thesis: if by one cognition, then He knows the essence inasmuch as he knows the consequence and vice versa, so that the essence must be consequence and the consequence essence, because there only results therefrom what actually results according to His knowledge about His essence and He in respect of His essence knows the result. So essence and consequence are brought into existence, or not, by Him. If He knows the essence in a way other than that in which He knows the result relationships are multiplied and the essence is plural with the plurality of aspects and relationships as we shall explain in

through the essence, why do you say it is in existence and not necessity? 212 [Shahrastāni] Obviously 'Knower' implies information about the 211 think that a negation can be essentially a specific difference. . . . But 213 He is immaterial. These two concepts are utterly different, and for What distinguishes the Necessary from all other essences? For if it knowable, and when we say 'He is not in matter' that implies that An attribute particularizes, though in deference to the sacred law we power, but you say that He knows through His essence and that His the life of me I cannot see how one can be the other's very self. . . . has no particular it has no universal, and if particularization occurs speak of knowledge, power, and will. You agree as to the knowledge and and particularization only befalls through an attribute, every existent universal to be particularized must have an existent specific, so that the duality of universal and particular would follow, whether or not one is genus and the other species. If you claim that specific differences are sometimes negative and a negative does not necessitate essence is knowledge. If the essence qua essence embraces existence, duality, you fall into the mistake of some of your logicians who a specific difference must be a positive thing.

1 Or 'privative'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hero follows a repetition of arguments which have already been advanced about the universal character of existence and the particular incidence of necessity.

The solution lies in resolving the ambiguity of language. We have to use the word existence ambiguously...whereas strictly it cannot be applied to God in the sense that it is applied to all existing phenomena. This ambiguity affects the names of all his attributes... But you cannot affirm this and then resort to logical division based on the commonly accepted use of terms. You might as well divide the term 'ain into eye, sun, and fountain.

#### CHAPTER X

CONCERNING THE ETERNAL KNOWLEDGE IN PARTICULAR; THAT IT IS ETERNALLY ONE, EMBRACING ALL THAT IS KNOWABLE, BOTH UNIVERSALS AND PARTICULARS.

215 JAHM B. ṢAFWĀN and Hishām b. al Ḥakam posited in the godhead temporary cognitions about the knowable which constantly change. These conditions were not in a substrate. They agreed that God knows eternally what will be, and knowledge about the future is not the same as knowledge about the present.

The early philosophers asserted that God only knows His essence and from His knowledge of His essence there arose of necessity existent things which are not known by him, i.e. they have no form with Him separately or as a whole. Some said He knows universals, but not particulars: others that He knows both.

We reply to the Jahmiyya that if God originated knowledge for 216 Himself either it must be in His essence or in a substrate, or not in either. Origination essentially demands alteration; and origination in a substrate would demand that the substrate should be of time; while origination not in a substrate would demand that the origination of time; while specifying....

To consider the meaning of 'not in a substrate'... if it applies to the essence of knowledge it must apply to all knowledge; if it applies to something additional to the essence of knowledge it must be the work of an agent,¹ and if that were admitted it could be argued that no accident needs a substrate, which is contrary to experience...

it came into being did His knowledge remain knowledge that it would exist. When it came into being did His knowledge remain knowledge that it would exist or not? If it did not, then His knowledge or perceptions suffered change, either in His essence or in a substrate, or not in His essence and not in a substrate. The first is impossible ... and so is the second ... so he must have originated the knowledge not in a substrate. If His knowledge that the world would be, remained un
1 Lo. discursive.

\* hukm, the intellectual perception of relations is meant.

TRANSLATION

changed in its original connexion then it was ignorance and not knowledge at all.

You derive the belief that God has knowledge from his being knowing; and we derive the belief that His knowledge receives new additions from His being a Knower of new things. Therefore to say that eternally He knew the world is absurd. It was not known to exist in eternity, but it became known to exist at a definite time. Therefore God did not know in eternity that it existed; He knew it at the time it happened. Therefore His knowledge changed. If we know that Zaid will come to-morrow that is not knowledge that he has

Al-Ash'ari. There are no changes or novelties in God's perception, 218 it is not affected by changes in time. The nature of knowledge is to 219 its relation to things in eternity and things that happen at different existent simultaneously for that is absurd; but He knows each in its state, or quality. His knowledge is one eternal knowledge, embracing all that is and will be knowable. . . . There is no difference between times. His essence is not affected by the advent of the knowable, as one in being knowable. The way in which they differ is nothing to do with knowledge about them, but is peculiar to themselves. They does not alter. The same argument applies to all the eternal attributes. . . . We do not say that God knows the existent and the nonown time, and knowledge that a thing will be is precisely knowledge follow the knowable, without acquiring a quality from it nor acquiring it as a quality;2 and though knowables differ and multiply they are are known because knowledge comes into contact with them but that of its being in the time that it actually comes into being. . . .

If we knew of a certainty that Zaid would concrow and could suppose with our opponents that such knowledge could remain, and then Zaid came, there would be no new knowledge and no need of it, seeing that it had preceded his coming. What was known had hannened

Their argument that we find a difference between the state of our knowledge before and at the advent of Zaid and that this difference 220 lies in new knowledge applies only to the creature. In God there is no difference between the decreed (mugaddar), the established, the accomplished, and the expected. All cognitions are alike to Him...

A cogent argument against them was this: are these new cognitions knowable before they come into existence, or are they not an object of knowledge? If they were knowable was it by eternal knowledge and cognitive power, or by other cognitions which preceded their

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I am unable to verify this reference to al-Ash'arl.

This is a formula which constantly recurs.

by eternal knowledge is your answer about the new cognitions. If the latter, then those cognitions would need other cognitions, and so existence? If the former then our answer that everything is known an endless chain would result.

knowable in the present. We know the future on the assumption that the future, and the relation of His essence, or the mode of His The Mu'tazila. God knows eternally through His essence about it will exist, the present as something actually existent. There is no impossibility in the assumption of knowledge (about a past state of knowingness to the knowable in the future is the same as to the things) persisting and the same knowledge holding two knowables either as to human or divine knowledge.<sup>1</sup>...

of God, but change them to Knowledge and Knower, in deference to [Shahrastānī] We do not use the words Intelligence and Intelligent revelation. The Mutakallim infers God's knowledge from the order

224 in nature, but this way is not open to you, because you say that (divine) knowledge does not embrace singulars, whereas ordered arrangement can only be asserted of singulars, which can be per-You are therefore in the position that the order is not knowable in the way that order requires, and what is knowable shows no trace ceived. As for universals they exist as suppositions of the mind.

The philosophers replied that God was free from matter, and all forms the veil, and God, who is transcendent above matter, knows relation with it. He is not veiled from His essence. It is matter that Himself in Himself

Answer. . . . But what has the denial of matter to do with God's knowledge?...

of it, and that is intelligence and abstract thought (ta'aqqul). If there were need of any form other than the impressed one, there would be Avicenna said: Everything that is free from matter is Intelligence in its essence. Every abstract quiddity can be linked with another abstract quiddity and may be intelligible, i.e. impressed (murtasama) on another quiddity. The impression of it is its union, and Intelligence has no meaning but the union of one abstract quiddity with another. Therefore if an abstract quiddity is impressed on our intellectual faculty, the impression itself therein is its knowledge and perception an infinite regress. Therefore if the union itself is intelligence it 1 Here follows a long extract from 'the philosophers'. It is really from Avicenna's Hähiyyat, p. 588. (The only printed edition ceases to number the pages after 554.) It is to be found in Shahrastani's Milal, and a translation is given in Haarbrücker, ii. 256. The passage is also to be found in the Najär, Cairo, 1331, p. 403. There is nothing to indicate that the author departs from his text in the middle of p. 222,

follows that every abstract quiddity could from its essence be intelligent.

TRANSLATION

i.e. be knowing. The inference that God is intelligent because He is 226 as a middle term. No doubt you do not mean corporeal union, nor the union of substance and accident, nor of form and matter. But is to assume the point at issue. You might as well have said the proof [Shahrastānī] All you have done is to treat the union (muqārana) as you have explained, you mean conveying an image,1 and impressing; and by these two latter you mean abstract thought. But this that He knows is that His essence could be impressed with a form, intelligible is absurd. . . .

essence. As to (b) plurality would result. For if His knowledge of 227 happens; or (b) does His knowledge come into connexion with His knows? According to (a) it must be said that He only knows His essence because no form is present with Him except His essence, and His intellect has no impression but its own thinking. For you say that Intelligence is the union of quiddities and that the union is the impression of one quiddity on another, so that on this showing nothing can be made on His thought but His thought. All accidents, being (ma'quiliyyataha) separate from the object of the thought of His His essence and of the First Intelligence were one from one aspect vice versa. If they were not so from one aspect then the aspects (a) Does His knowledge come into connexion with His essence (and) then that knowledge come into connexion with what He knows as it essence and another cognition come into connexion with what He can be united to God's existence but His existence. And no impression that would necessitate that His essence was the First Intelligence and (wujuh) of the divine essence would be many. Again, if His intelligence and knowledge are active, and not passive, it would follow that separated from His essence, must be the object of its thought every object of cognition would be passive to Him, while He would be the object of cognition to His own knowledge. What a conclusion!

knows His essence.... The First Intelligence's knowledge of God is 228 Avicenna. God's knowledge of things is necessary, because He not necessary because it knows its essence, for its origin preceded its essence: it is not a consequence of it. . . . The known is not the knower, nor a result of it, so it must be additional to the knower. Thus plurality came into being.

[Shahrastani] You distinguish between His knowledge of His chings knowable by Him by one knowledge necessarily, which is essence and His knowledge about things, calling one essential and the other necessary knowledge. Do you mean by necessary cognitions

l tamthil.

229 correct; or do you mean other cognitions necessary to His knowledge about His essence? In what subject are these cognitions, and how are they connected with knowables?... But 'Naught in Heaven or

230 Earth is hid from Him' (Sur. 3. 4).... God's knowledge, like His other attributes, is perfect, and not reached by induction and reflection as ours is. Nothing is hid from Him, whether universal or singular truths, essential or accidental. To distinguish between them is to postulate plurality of relation and aspect and effect.

his knowledge about it was the result of the first cause's knowledge that 'from one only one can proceed', and it did not avail him to knowledge of what preceded its essence is not necessary to its knowledge about its essence, and so is another separate knowledge, follow his essence . . . but he only knows it by another knowledge. This is not so. But (though) knowledge often results from knowledge it of its own essence. . . . He contradicted his fundamental principle Avicenna in asserting that he who knows something of his need does not necessarily know what he needs, because what he needs preceded Those who affirm that the knowledge of the First Caused about the because the origin of the first caused preceded its essence, so that does not follow that a thing knowable results from a knowable. Avicenna fell into this mistake because he believed that the existence 231 of the first caused resulted from the first cause's knowledge of it, and First (Cause) is not necessary to its knowledge about its own essence, plead that one was per se and the other from its cause....

To those who say that God knows things universally . . . we reply that all singulars demand a universal proper to them . . . Universals increase with the classes of singulars. If God only knows the singular from its universal, so that knowledge of the universal does not change while knowledge of the singular does change it follows that knowledge about its universal must be plural, as it is of its singular. If all knowable, and it would be necessary to Him in His existence. Thus knowledge about it would be necessary to the knowledge about His own essence, and so we get back to the position of those who say that He only knows His essence. . . .

Again, God's knowledge is not conditional upon happenings and events as when we say there will be an eclipse of the moon if such and such conditions are fulfilled.

The Sifatiyya said that the difficulty in the schools had arisen through adding the notions of past, present, and future to knowledge,

<sup>1</sup> See The Legacy of Islam, pp. 258-9. This acute criticism of the dominant theory of the kosmos and its relation to the Creator deserves to be read in extenso. I have had to reduce it to as small a compass as possible.

and thinking that (God's) knowledge must change with changing events as our knowledge does. . . . But to those who perceive that 233 the eternal knowledge is one this difficulty does not exist.

God's knowledge is one, for if it were many it would multiply with things knowable, and things knowable, necessary, possible, and impossible are infinite, whereas the existent is finite; or it would multiply to a specified number, and this implies one who specifies. The Eternal cannot be specified, so that His knowledge is one . . . though knowables are infinite. The Ash'arites hold that what God 234 knows about every knowable is infinite, giving as instances the logical possibilities of every knowable, for at any and every moment the phenomenal may be changed. . . .

Objection. . . . What difference is there in a specified number of cognitions and one knowledge—one who specifies the number is required. God's cognitions are either general or specific. If general 235 in that He knows the infinite then it is one knowledge of one know-able; and what is specified therein remains unknown: if specific in that the things knowable are distinguished in His cognizance by their special characteristic then it is impossible to reconcile specifying with the denial of finitude.

or to bring into existence. It is generally believed that the changing 236 the eternal attribute is capable of perceiving what is presented to it in a way that is not per impossibile. That capacity is called con-The Şifatiyya. By the connexions of God's knowledge we do not mean those of sense and conceptual imagery . . . but we mean that nexion (ta'alluq); and the aspect of presentation for perception is called object of connexion (muta'allaq). Both are infinite. . . . The to it as a possibility . . . and the eternal power is a quality meet to give existence to what is presented to it as a possibility. Thus the of that to which presentation is made is capacity either to perceive forms that matter constantly receives are infinite and proceed from eternal knowledge is a quality meet to perceive what is presented meaning of presentation is mode of possibility. . . . The meaning the Giver of form whose essence is one, yet by way of a quality it has the capacity of emanating. . . . The presentation of possibility to power is as the disposition of matter to receive form; and the capacity of the quality such as perception and bringing into existence is as the capacity of the Giver to emanate form. . . . Capacity as applied to the Eternal is metaphorical; of the temporal it is real. . . . God comprehends all possibilities by one faculty, namely capacity of knowledge like perception, and gives them being by a faculty the capacity of power; specifies them by a faculty of will, and acts as He pleases by commandment and by a faculty, namely the capacity of speech. We

which Aristotle imagined, but perfection in every attribute. Whether or in one essence caused such difficulty to the scholastics that do not mean by this capacity the power of disposition in matter 237 these faculties and properties are found together in one attribute al-Bāqillānī declined to discuss the matter and took refuge in the authority of revelation.

#### CHAPTER XI

### ON THE DIVINE WILL

238 THREE questions are involved: (1) Does God will in reality? (2) Is His will pre-existent and not of time? (3) Is it related to everything? As to (1) al-Nazzām and al-Ka'bī said No. They said that willing while eternal will meant eternal knowledge. Al-Najjār said that willing meant 'not compelled and not disapproving'; while al-Jāḥiz denied volition altogether and said that if the doer knows what he meant creating; and willing men's acts meant commanding them,

239 is doing and acts deliberately then he wills. If he inclines towards Refutation of al-Jāḥiz. Your distinctions apply to men's senses the act of another agent that inclination is called volition. Volition, however, is not a genus composed of accidents.2

does not: often he wills the act of another without inclining towards e.g. taking medicine. It is folly to argue that will is knowledge, for it in any way. Knowledge . . . is connected with the eternal without only. Man sometimes acts according to his volition; sometimes he it in desire just as he may will his own acts when they are distasteful, knowledge is concerned only with the knowable without influencing affecting it, whilst will is connected only with that which is temporal and subject to change, and does influence it.

Refutation of al-Ka'bī and al-Nazzām. . . . The fact that man acts in a certain way and not otherwise is a proof of volition, and purpose, and the argument holds of God's works. . . .

limited knowledge is tied to time and circumstance. But God's then either it is or is not a novelty in His essence or in a subject. But this is absurd, so it is clear that there is no meaning to volition as applied to the Eternal, save that He is Knowing, Powerful, Active. Al-Ka'bi replied that this proof only held good of man's acts. His and He has no need of purpose. Indeed volition must either precede or coexist with acts in time; if it precedes, it is resolution, a quality only conceivable in one who hesitates. If volition accompanies action knowledge coexists with power . . . so that volition is unnecessary, <sup>1</sup> Lit. 'without carelessness'. <sup>2</sup> This passage is better expressed in the Milal.

<sup>1</sup> 'self' (nafe) not 'essence' (dhāt) is the word used.
<sup>8</sup> mutamakkin. It is interesting to observe that Ibn Hazm, p. 25, defines the words of here must either be a later refinement as the context suggests; or, as Ibn Hazm was an individualist possessing little sympathy with metaphysical subtleties, be one that he would not countenance. to mutamakkin as 'not in a place' (makan), so that the difference which is made much

TRANSLATION

willing were but desiring, then knowing would be but believing 242 Answer. Knowledge follows the knowable whether it comprehends 241 cising choice. . . . According to the Şifâtiyya knowledge follows the and thinking. . . . To know is not necessarily to will, and to will is not necessarily to have power to do; but he who has done a thing has had power over it, and so has willed it; and if he has willed it he ceived that one knows and does not will, while the converse is every aspect of it or not.... To divide knowledge into a determinant and a non-determinant is to follow the philosophers in their Active If man's knowledge were unlimited he would still need will in exerevent, it does not cause it; power causes it and does not specify it; knows it; so will follows knowledge in such a way that it can be con-Knowledge.... Knowledge produces the order of the universe; will volition specifies it according to God's knowledge. The eternal attribute precedes the temporal object of volition, but this is not resolution, for resolution is the settling of a question after hesitation. If determines its characteristics, and power brings it into existence... inconceivable.

be inferred from His power, not from His will to make things as 243 while reluctant, as in taking medicine. . . . Proof of God's will is that things are as they are when they might be otherwise. How can the inference therefrom be evaded? 'Not compelled' is to Refutation of al-Najjār. To say that willing means 'not compelled' is to substitute a negative for a positive proposition. . . . Many a man is not impotent, and yet is not powerful, . . . and many will they are.

subject. . . . Reasons why these views are impossible. . . . If it be 244 (2). God wills by an Eternal Will. God wills either in Himself<sup>1</sup> or by a will. If it is established that He wills by a will either the will must be eternal or temporal. If it is temporal it must either be temporal in His essence, or in a subject, or not in His essence, and not in a objected that there is no relation between the temporal and the eternal we point to equivocation. . . . By saying that the Eternal is not in a subject we mean 'not in a place', while by 'the divine will is not in a place, we mean not in a spatial object. There is no common ground here.

The Mu'tazila. Volitions which are not in a subject are contrary 245 to the accepted meaning of accidents and ideas, and only dire neces-

sity has brought about the assertion of such, inasmuch as¹ the divine will cannot be denied with al-Ka bi, for that would necessitate that all acts would be purposeless as the Natural Philosophers hold... It cannot be asserted that God wills by His essence, because the essential attributes must be universal, and that would necessitate that God wills crimes and evils. Nor can an eternal will be asserted, for that would involve the existence of two Gods. Nor a temporal will subsisting in God's essence, nor in any other essence. Thus it is clear that it is not in a subject.

However we do not despise the theory of the philosophers who posit separate intelligences attaching to bodies, self-subsistent, the origin of phenomens; nor the theory of temporal cognitions not in a subject propounded by Jahn and Hishām; nor a speech (udlim) not in a subject asserted by the Ash'arites; for the speech in God's essence was not conveyed to Moses' hearing, and what Moses heard was not in a subject.

246 The Ash'ariyya. But if you say that a speaker is the agent of speech, admit that a willer is the agent of will. There is no comparison that a different state of the second second state of the second se

247 between your theory and the philosophers' theory of separate intelligences, for they posit self-subsistent substances receptive of ideas, although they do not assert that they are spatial. But you posit volitions of temporal phenomena, namely accidents not in a substrate, thereby robbing them of the specific qualities of accidents, and not

making them substances....

Your reference to Ash'arī is fundamentally unsound, for according
248 to him God's speech is audible by men, as He (will be) visible to men;
and that does not involve conveying or alteration or ceasing. You
have gone round the schools picking up ideas with the meanest results.

(3). As to the question of the relation of God's will to everything the Mu'tazila who hold that God's volitions are in time say that God wills His particular acts in the sense that He purposes to create them according to His knowledge. His will precedes the act by a moment. He wills that the good acts of His servants should come to pass and that the evil should not. What is neither good nor bad, obligatory nor forbidden, He neither wills nor disapproves of. Will<sup>2</sup> and disapproval can precede such acts in time....

The earliest of them said that temporal volition necessitates a thing willed, and they specified causation (ijāb) by intention to produce action. They did not mean by causation the cause producing the effect, nor secondary causation. Will, they said, does not produce

<sup>1</sup> The correct reading must be min gably instead of gila. Unfortunately this page is one of a batch of manuscript collations which were lost in the post between Beyrout and Oxford.
<sup>2</sup> The sense of irida is weakened almost to wish.

secondary effects, for they held that the divine power necessitates its object by means of cause. Therefore if will produced secondary effects by means of cause the thing willed would rest on two causes and the phenomenon of two objects of power would involve two Powerful Ones.

The Mu'tazila said that if the eternal attribute were related at all 249 it would be so universally. If the will were eternal it would have as its object all its own volitions and all the volitions of men. Therefore if Zaid wanted one thing and 'Amr its opposite it would necessitate God's willing two opposites at the same time. . . .

The Ash'ariyya said that the eternal attribute must be related to everything, or its universal relation must be with that which is properly its object. ... The first is impossible if the economy of the divine attributes of knowledge, power, and will are considered. The divine knowledge is universal, power is of more limited application and will still less. Will confers specific existence and is concerned with its renewal from moment to moment,<sup>1</sup>

As to the relation of eternal will to two opposites at the same time<sup>2</sup> they denied the proposition altogether, for what befalls is what God knows will befall. It is the object of will and He is the willer. What 250 He knows will not befall is not willed. He who wanted it to happen was the wisher. The eternal will can be related to both. . . .

The eternal will is only related to a phenomenon from one aspect, namely the momentary, inasmuch as the phenomenon is continually specified with existence; and the two wills (of Zaid and 'Amr) share in continual re-creation and are related to the divine will by way of re-creation and specification, and in this respect are not opposites. If it be said that the divine will is related to both wills, ... and to one object of will, namely the one that happens according to knowledge, and is related to the non-occurrence of the other, i.e. the will that one should happen and dislike of the other that is correct, of Sar. 2, 18

The Mu'tazila. If God's will is related to everything He wills evil, 251 whereas the Qurān 32. 40 says He does not. If He wills evil He is evil.

The Ash'ariyya... It does not follow. He who wills to know does not necessarily know... Man's will is sometimes necessary, sometimes acquired.<sup>3</sup>... The first is not ethical, the second is.... Therefore no parallel can be drawn between man's will and God's will.

 $<sup>^1</sup>$  For the Muslim doctrine of continuous re-creation see an interesting article by D. B. Macdonald in Isis, ix (1927), 326 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> These words ought to form the beginning of a new paragraph in the Arabic text. See note on p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I.e. according to the theory that man's will is only apparent. He acquires the faculty of willing because God creates in him the consciousness of free will.

good. He wills good (and as to evil inasmuch as it is existent, it We have proved that God creates men's actions . . . and he creates by choice and will, not by nature and essence. He wills and chooses renewal of existence and new phenomena and qua existence it is all partakes of good and from that aspect is good and is willed, so that pure evil does not really exist. God wills existence)1 and He wills good while man wills good and evil. The Wise² said evil comes within

fection of existence is the primary intention. Sometimes existence it actually reaches the second perfection meets with conditions which either help or hinder its advance. Now the eternal will and the divine intention. Thus rain descends for the general good of the world and ary not a primary intention. The existence of universal good along with singular evil is philosophically better than a state in which there 253 the divine will per accidens, not through essence, and by second intention; for evil according to them is either privation of existence or privation of the perfection of existence. Existence and the peris primary perfection and goes on to a secondary perfection; sometimes it is absolute as in the case of the separate intelligences. . . . That which is in a primary, i.e. potential, state of perfection until providence are related to both, but to one by way of inclusion and secondary intention; . . . to the other by way of disposition and origin (aṣāla) and essence, i.e. willed and intended by a primary is good absolutely, but if it destroys the house of an old woman . . . that is relatively evil, but not intrinsically (bil asaka) and is a secondis no universal good and no singular evil. . . .

The Mu'tazila. If God commands a thing He wills it, and if He existence. To require a thing and its opposite is absurd, so that to say that Allah commanded Abū Jahl to believe and willed him not is absurd. On this principle your analogy from the divine knowledge forbids it He dislikes it. The proof is that command requires performance and will demands that the thing shall be specified with to believe would involve command and will being at variance, which is excluded. God may command and know that the command will 254

not be obeyed, because knowledge makes no demands on others,

TRANSLATION

The Ash ariyya. We do not admit that every one who commands 255 a thing wills its performance, unless he also knows that it will be performed.... The theory of will opposed to knowledge is destructive of the distinctive character of will which is to specify things. . . .

Some objectors said that what was contrary to the known was not decreed, so how could it be willed, as knowledge is universal and will

in agreement with divine knowledge and command is willed and 256 for the good of the world, cf. Sur. 2. 181. . . . The eternal will is only 257 approved, by which I mean willed by creation from moment to willed by creation from moment to moment: disapproved by blame God's will specifies His actions in reality, not in the way in which it For the act commanded is acquired by the performer, and we have The act is not related to the Creator in this way nor does He will it concerned his act which we call acquisition and which takes place reward; while what takes place in agreement with knowledge and contrary to command is willed and not approved, by which I mean and punishment. He who masters this nicety is secure against good and evil. . . . All acts good and evil are willed by God and make related to those things which are constantly renewed, and all such to moment, and specific determination; and the action not being an act of the willer is not an object of will to him. So far as man is moment, and specific determination, and approved by praise and Qadariyya and Jabriyya. Thus Allah wills things not in respect of existence instead of non-existence, and being of a certain size and ime. . . . If man had no power over anything his act would be created rom moment to moment, specified by the divine will irrespective of Shahrastani] My opinion is that he who orders a thing does not will it in so far as it is ordered, whether it be obedience or anything else when he knows that it will be performed; or whether the reverse. in this way; but it is related to Him by way of creation from moment their being good or evil, but in respect of their being specified with is related to man, and His command specifies men's actions really, explained that that accounts for the epithets worshipper, pilgrim, &c. things are the work of God . . . and are not to be referred to men. . . . not in the way in which it is related to Him, so that the relation of command and will is not necessarily reciprocal, though it sometimes is.

e.g. when God ordered Abraham to sacrifice his son and willed that 258 he should not do so; for had He willed it Abraham would have done Abu-l Husain adduced examples of will conflicting with command But we will not stop to consider such puerilities.

 $<sup>^1</sup>$  These words are inserted (by the original hand) in the margin of O.  $^2$  of  $\mu ukam\bar{a}$  , i.e. the Islamic philosophers.

'He likes not ingratitude in His creatures', 39. 91 to which the 259 Ash ariyya replied with allegorical and specific explanations. Thus His power is not related to men's works inasmuch as they acquire he does not like it so far as religion and law are concerned, for it them. To take these texts in order. 'He likes not ingratitude' means brings evils in its train. This meaning is strengthened by the fact The Mu'tazilites seized upon the literal meaning of such texts as God's will or love is not related to disobedient acts as such, just as that pleasure and anger are opposites. Anger is used of blame, and punishment hereafter, and similarly pleasure of praise now and reward hereafter....

The philosophers. The world order moves towards Good, because it proceeds from the origin of good, and the good is what everything desires.... When the first being knew the perfect good in potentia... it emanated from him . . . and that is the eternal providence and will 092

vents its proper receptiveness of the perfection towards which it 261 Thus good came within the divine decree essentially not accidentally while evil came accidentally. . . . Evil may be said to be deficiency true and perfect nature. Evil absolutely does not exist, except in speech and thought. Accidental evil exists in potentia, because of matter. It begins through a certain disposition (hai'a) which precation and theft. In fine evil per se is privation, i.e. the loss of a thing's moves. The pernicious result is due not to a privative act of the Agent, but to the unreceptiveness of the object; thus arise bad like ignorance and impotence, or like pain and sickness, or like forni-

come from without as from parents and teachers. . . . Evil, coming in non-existence would be a greater evil than its existence... otherwise 262 morals, the dominion of the bestial over the human mind, giving rise to evil practices and corrupt beliefs; or the evil influence may thus, accidentally, is rightly rewarded with destruction because of the existence of the opposing cause. . . . When evil is mixed with good it is most proper that it should be brought into existence, for its 263 a universal good would be lost in the interest of a particular evil. . . .

A good example is fire. . . . Any other interpretation involves the The Mutakallimun. Our only controversy is concerning the good 264 beliefs and evil practices. . . . Are they due to our will and not to God's? There is no dispute as to whether dangerous beasts and terrors from the sky, plagues, &c., with all their attendant miseries are good things which are related to man's acts and acquisition like corrupt error of the Dualists.

things have aught of good in them we keep to the universal. You

or evil. . . . Ignoring the particular question as to whether these

<sup>1</sup> I have omitted other texts cited.

TRANSLATION

into being necessarily? For in that case nothing in existence is accidens. To say that everything desires the good contradicts your principle so far as concerns the divine will. For God does not desire the good, but everything desires Him, for He is pure good. He is the say that everything proceeds from the one . . . and argue about first accidentally necessitated in the universe, and the universe coming necessitated per se so that anything else can be necessitated per and second intentions. But what is the difference between evils desired, not the desirer . . . <sup>1</sup>

[Shahrastāni] We see the corporeal world full of trials, famine, 266 obeying the church's laws which we regard as a copy of the divine and do not understand', 7. 100. How then can your philosophers pestilence, and wars . . . persisting in ignorance and corrupt beliefs, the divine wisdom which you regard as the imitatio dei, or a remnant maintain that the evil that is in the world does not exist, when the the majority living evil lives, lust and anger prevailing over the mind commands. Most of them as it is written are 'deaf, dumb and blind and intellect, so that you can hardly find one in any country holding<sup>2</sup> facts contradict you?

linked to the will of God, are good; but if linked to man's acquisition 267 Wherever we find nature and the divine determination prevailing human choice and acquisition prevail evil prevails, so that we return to the position that there is no evil in God's works; and if evil is to they acquire the name of evil.4 Nevertheless the existence of devils as a universal in the next . . . so singular evil in this world had its universal counterpart. Thus the Magi postulated two principles, the over human choice and acquisition happiness prevails; but wherever only enters into men's voluntary acts, and they, in so far as they are ... The early doctors asserted that every singular in this world existed be found therein it is relative to one thing and not to another. Evil and their leader Satan as revealed by the scriptures cannot be denied. source of good and evil respectively. See further my Milal.

#### CHAPTER XII

THAT THE CREATOR SPEAKS WITH AN ETERNAL SPEECH

ALL Muslims hold that God speaks with a speech: only the philo- 268 sophers, Sabians, and Deists deny that. Theologians prove the thesis

1 Here murad and murid have an unusual nuance.

B. has 'taking refuge in'.

but if his free will is exercised apart from God's will evil must result. Shahrastanl This would seem to mean that man's will, if surrendered to God, will produce good has not stated this explicitly perhaps because it conflicts with the orthodox doctrine.

in different ways, thus the Ash'arites say that reason demands that God must be alive, and it is proper to a living being to speak ... otherwise He must be said to be dumb. Further a king is obeyed, and the idea of king involves positive and negative commands. As the differences in the world of phenomena indicate His power and knowledge, so the differences in commands and prohibitions indicate 269 His (explicit) commandment. ...

Al-Isfara'ini said: the order of the universe proves God's know-ledge. It is impossible that He should know a thing and not announce it, for knowledge and announcement are necessary correlatives. It is impossible to conceive the existence of one without the other. He who has no power of relating cannot communicate his knowledge. It is well known that law, instruction, narrative, warning, guidance, and teaching, become Him, so that He must have speech and speaking to convey them.

[Shahrastāni] Bither He speaks to Himself (which none holds) or He speaks with a speech which must be either temporal or eternal. If temporal it must either have originated in His essence, as the Karrāmiyya whom we have already refuted hold, or in a substrate as the Mu'tazila say; or not in a substrate as nobody believes. . . .

270 Now if speech resided in a substrate that would be the agent of speech. . . . Hence the only possibility is that God speaks with an elemal speech.

The philosophers and Ṣābians² replied that the statement that a living person must either be said to speak or be dumb was a bare assertion without proof apart from human analogies . . . which the Asha rites were fond of extending to all the divine attributes. . . . The argument that either a proposition or its contrary must hold true of God is ridiculous. A living person has five senses, but you would not say that either God smells or He does not. . . . We treat seeing, hearing, and speech in the same way. Many a quality which is perfection in us would be a defect in God . . . .

We agree that God is a king whose commands are to be obeyed, but his commands are not verbal but factual (f'li), i.e. by way of making the creature know by compulsion<sup>3</sup> that he must perform the act commanded. To ensure this God creates in the creature certain<sup>4</sup>

<sup>1</sup> These terms summarize the contents of the Quran.

The reading of B. must be followed.

<sup>9</sup> I think the true reading must be jabran, not khabaran (B. could be read with j against O.'s kh). Though it would, of course, be possible to hold that man's intuitive messary knowledge of right and wrong was khabar, the argument favours compulsion. A line 11.

 $^4$  darūrī, i.e. (a) the knowledge of the senses and (b) immediate knowledge, e.g. that two opposites cannot be true.

knowledge that the matter must be thus. Discussion as to whether God speaks with a speech which He creates in a substrate or speaks eternally with a speech that can be heard at one time and not at another is sheer nonsense, because giving liberty or forcing obedience takes the place of speaking... Sur. 41. 10: 'Then He said to heaven and earth: come ye two willingly or unwillingly. They said we come willingly. This is not verbal speaking, but divine compulsion... Cf. also 19. 42: 'Our speaking to a thing when we will it is Bel and it is'. Speech addressed to the non-existent is impossible.

Again, if God speaks it must either be or not be with human speech; 272 if the latter, it must belong either to the tongue or the heart (najsāni). The first is impossible, composed as it is of letters and sounds made by the impact of members of a body. . . . If He creates His speech in a substrate His speech is not speaking but action. . . Moreover, that substrate would have to possess a man's frame and so be a man. and this would lead to incarnationism. If the substrate had no organs of speech, sounds and not speech would result, like rustling and 273 rippling and thunder; but these are not speech. Nor can mental speech be admitted, for whether it be a mental concept of words normally used by the tongue in Arabic or any other language the mind holds the image of words; or something that is embedded in the very nature of the mind—distinctions and reflections which the tongue can express—it must be denied of God. . . .

Thus it follows that what lies outside the genus of human speech cannot be used as an argument in reference to human speech. . . . . And your argument that every one who knows perceives in himself the news of what has become known to him is excluded; for if it is true of man it is not true of God. Similarly the argument that it is true of the author of commandments does not hold good

The Mutakallimün. Our method is to employ human analogies: 274 from the laws (of nature) we infer (God's) knowledge; from actual events His power; and from the determination of possibilities His will. Similarly we infer from man's incumbent duties that God commands and prohibits, cf. Sur. 7. 52. Laws demand fulfilment, and demand is an intelligible concept outside knowledge, power, and will ... knowledge is connected with the knowable; it does not demand it ... power is simply capacity to produce, and is connected 275 with the possible ... will is capacity to determine possibilities .... We have demonstrated that some things are willed and not commanded, and vice versa. Will is only properly connected with the act of the willer; demand and command with the act of another .... Thus laws cannot be included under the attributes of knowledge,

TWELVE

TRANSLATION

power, and will, and so we refer them to speech. Revelation refers to them as commands and addresses.

Further, man's voluntary acts are threefold: (1) mental, the free exercise of his intellect and thought; (2) vocal, the free exercise of his soul and his tongue; (3) active, the free exercise of his bodily embraces the true, the spurious . . . the vocal embraces truth and lying, . . . wisdom and folly; the active embraces good and evil, powers. On all these God has laid commandments. The mental

276 obedience and disobedience. It has been proved that the Creator is takes the place of laws in words so far as man's involuntary acts are concerned, but the voluntary acts call for judgement. So then every An act is impossible because every act is preceded by its judgement. from his act. . . . We admit that freedom of action (tagrif) in fact, act and giving of freedom by the Creator points to His judgement and wise and just and has the sentence and judgement in regard to all these movements. That judgement must either be an act or a speech. But that act is a proof of his judgement, and his judgement is inferred claim (upon man).

Now we¹ say action points to the knowledge, power, and will of the agent and in so far as it vacillates between the permitted and the forbidden categories it points to the Creator's judgement which is sometimes a positive, sometimes a negative command. . . .

The assertion that God speaks rests upon the possibility of His sending apostles. He who denies that God speaks must deny that He an apostle, his messages being God's commands and prohibitions, and attributes them to a work which He does in a substrate in that it can be understood from that work that God likes or dislikes certain 277 sends apostles. He who recognizes the possibility of God's sending actions . . . has admitted our point. . . .

278 sovereignty of God, and man's eternal recompense, and to falsify the and secondly threats and promises. To deny this is to deny the There are two kinds of judgement: first command and prohibition; proposition of divine wisdom.

cating: others use mere sounds without intelligible words; others intelligible noises until we find words composed of letters properly understanding. As rational speech is not that of birds and beasts, so the speech of angels is not as ours. . . . If we carry the analogy into of the same genus as its predecessor, . . . but it may be hazarded that arranged. This is an indication of rational souls. Not every rank is spiritual souls and angels exist in a similar hierarchy of mutual There are animal souls which only employ one sense for communi-

Apparently the speaker is Shahrastāni.
 Intelligible to an ordinary human being.

the unseen we say that He to whom belongs 'the creation and the 279 command' is above commands uttered by mortal tongues and the thoughts of men's minds, and that He in His oneness thinks and hears why do you admit that the Giver of intelligence is intelligent and the author of beginning is powerful, and deny that the Giver of speech in a way that utterly transcends our thought and speech. . . . Further, is a speaker? Why treat speech differently from the other attri-

subsists it must either subsist eternally or temporally. If it were 280 is one who makes speech, so that God is a maker of speech in a The Mu'tazila. We agree that God is a speaker, but a real speaker substrate . . . because if, as you say, a speaker is one in whom speech eternal there would be two eternals. . . . What makes the eternity of speech impossible is that if the speech which is command and prohibition were eternal God would have had to lay commands on Himself. . . . There can be no possible doubt that the words 'we sent Noah to his people' (Sur. 7. 56) when (ex hypothesi) there was no and a lie. The words take off thy shoes addressed to Moses when he did not exist . . . is speech with the non-existent, and how can a nonentity be addressed? Therefore all commands and narratives in the Quran must be speech originated at the time the person addressed Noah and no people is a report of what did not exist, an impossibility, was spoken to. Therefore the speech is in time.

If, as the Kartamiyya say, the speech originated in His essence He is a locus of novelties, and that is false. It must have originated in a subject, for speech is a sound articulated and formed in a body, so it is plain that it is in a body.

His acts . . . and what proof is there that He speaks through another ? 281 The Ash'ariyya. How would you maintain against a Sabian or a philosopher that God speaks, if His speech is an act like the rest of How do you differ from those who say that He creates an intelligible act or that speech is ascribed to Him metaphorically?

The Mu'tazila. The proof lies in the miracles which confirm the veracity of the prophets who claim to speak in the name of God.

Response. You cannot argue this because you have said that if God had not sent an apostle the intelligent person would be bound to recognize God, and God would have had to reward him. But if God did not send an apostle how can you maintain that He speaks. You say that speech is an act of God, but how can you prove that He did that particular act? You say that the divine will is created not in a substrate, and that speech is created in a substrate. . . . What is the

[Shahrastānī] Speech has a meaning whether it be in words, or 282

said to be made, and inasmuch as it is a meaning subsisting in a nent, is composed of consonants and vowels (or sounds); sound is a wider term than speech. All speech is sound according to him, yet all sound is not speech. Yet are we to call the Creator a sounder words; and every meaning which subsists in a substrate gives its sounds, or a mental quality and an intellectual reasoning without name to the substrate. Inasmuch as the meaning is created it can be substrate . . . the substrate can be described by it. . . . But to say that the meaning of God's being a Maker is the meaning of His being described as a Speaker is absurd. . . . Speech, according to the oppo-

that a speaker is he who makes speech: suppose God created in a sick in which case the Creator says 'I stand and I sit'; or it is the man himself. In that case gone is their argument that a speaker is not he because He creates sound in a substrate ?1... To refute their statement man the words 'I stand and I sit' either the speaker is their creator, in whom speech subsists, but the maker of the speech. 284

and beasts, e.g. the poisoned sheep cried: 'Eat me not for I am 285 poisoned 2 and the pebbles in the prophet's hand glorified God. All this was God's doing. The speaker, according to them, is he who Again, there are miracles of speech which God created in stones makes speech, so God must have been speaking through them, since He was their maker, and that is impossible.

because He is the maker of it. . . . The mighty is he who has power The Najjāriyya agree with the Ash'ariyya that God creates men's works, so they are bound to say that He speaks with their speech over two opposites. Therefore if they say a speaker is he who makes speech, they must say that the silent is he who makes silence, so that if he created silence in a substrate he was silent. . . .

Letters and words would not be called speech unless they had a Reasoner and Speaker. If words void of meaning are heard a man is we find ideas\* in the heart without words a man is called a thinker, not a meaning. Their place is the tongue, but meanings and intelligibles called mad, not a speaker except by metaphor. On the other hand, if are in the heart.3 When both are found together a man is called speaker, except by metaphor. The difference is precisely that between a man who professes a belief which he does not hold, and one who holds a belief and does not profess it. 286

Unless the words corresponded with the thought in the mind there would be no speech. Nay, further, unless the thought in the mind preceded the expression of it on the tongue it could not be expressed.

TRANSLATION

reside? Not in God's knowledge, for that makes no demands<sup>1</sup>... nor 287 This is obvious of us, but what is to be said in reference to God? Does He create words in a substrate and give an indication of their meaning or not? They must have a meaning, and wherein does it in His will, for though that can be supposed to make demands it cannot include narrative, interrogation, threats, and promises (which are contained in the Quran); nor can it be His power, for nothing could be more remote from that which makes demands on others.... Therefore it must be in a speech. It now remains to debate whether this speech is one or many: eternal or temporal.

#### CHAPTER XIII

# THAT GOD'S SPEECH IS ONE

THE Ash ariyya hold that God's speech is one, embracing commands, 288 narrative, interrogation, &c.

subsisting in His essence, and that they are audible sayings and words The Karrāmiyya hold that God's speech in the sense of power over preserved which originate in His essence when He speaks; they speech is one idea; and in the sense of speaking (qaul) is many ideas. cannot pass away or cease.

sist in a temporal substrate. When God gives them existence they are The Mu'tazila hold that speech consists of an ordered arrangement of words whether in this world or the next; they are created and subheard in the substrate, and as they come into being so they cease to exist. Al-Jubbā'ī said that speech human and divine required the organs of speech: his son Abū Hāshim said 'not divine speech'.

The Ash'ariyya said that an it was proved that speech was an idea 289 subsisting in God's essence, as God's knowledge, power, and will was one, so must His speech be one. . . . If our opponents agreed that man's speech is an idea in the mind corresponding to the words on the tongue and that God's speech is an idea subsisting in His essence corresponding to the words which we read with the tongue and write they would agree on the unity of the idea; but as the word speech is used ambiguously we cannot reach a common basis. What they call speech the Ash'ariyya agree is plural, created in time: what the Ash'ariyya call speech they deny altogether. In this discussion the opponent takes only a negative and destructive position.

and (also) commands, interrogations, &c., for these are different 290 The Mu'tazila: it is impossible that God's speech should be one,

<sup>1</sup> Sc. as the Quran does.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I have omitted this strife about the words.

Cf. al-Dārimi, Intr., p. 10.

<sup>4</sup> ma'ani. Here the same word, as often, does duty for 'meaning' and 'idea'.

say that speech is a generic term containing species although genus has no existence without different species, and species has no exisembracing many ideas like genus and species, e.g. humanity; but &c., to speech is as the relation of power, will, black, and movement, to one thing, for they are all realities, and that is absurd. You can existence without different species, e.g. colour, which again must be specified, e.g. black; for accident has no essence apart from the 291 substance in which it subsists. . . . But you have posited speech subrealities and separate specifics. It is impossible that one thing with one reality should embrace different specifies. You can have one idea these have only subjective existence. It is impossible that one thing which is different things should exist objectively, for that would cence without individuals with different accidents; accident has no sisting in God's essence as one reality which is in itself command, abolish the realities as the Sophists do. The relation of command

prohibition, &c., and this is absurd.

The Ash ariyya.... According to al-Ash ari speech is one attribute The divine knowledge is one attribute and not many because knowmeanings is not to be compared with the division of the accident into different classes. The parts and the descriptions of a thing are not 292 one and the same. The divisions of mortal speech are descriptions of God's speech. Thus an idea is sometimes one in essence with descriptions viz. rational relations: then the rational relations are someaccompaniments. Is not will sometimes pleasure and sometimes anger? . . . Thus speech is sometimes command and sometimes with one peculiar property. The categories of speech are characteristics or necessary accompaniments (laudzim) of that attribute. ables are many; . . . nor is speech plural because speech has many relations. Command and prohibitions are descriptions of speech, not parts (agsām) of speech. . . . The fact that speech embraces many times in respect of connexions, sometimes in respect of necessary prohibition . . . yet it is one in essence, its names changing with its relation.1...

speech and its uniqueness postulate an intelligence one in essence and existence from which different forms infinite emanate. Their emanation is like the relation (ta'alluq) of the Mutakallimun . . . the The philosophers who are most vehement in denying the eternal Compare, too, their doctrine that the first principle does not multiply difference in speech is like the difference of emanation in the forms. with the multiplicity of objects and qualities. . . . 293

different specific qualities which cannot be posited of one speech. We The Mu'tazila. . . . Command and prohibition are opposites with 294

Arguments about the hal, advanced already, have been omitted.

tions and not in divisions, for command, prohibition, &c., are divisions 295 view. . . . A speech that is in itself both command and prohibition is deny that one thing can have different specific qualities. The fact impossible. . . . It is incorrect to say that speech is different in descripsense to say 'the divisions of mortal speech are descriptions of God's do not deny that one thing can have different names . . . but we do that speech is command and prohibition is not established by its relation, but it is a specific of the speech itself from whatever point of of speech. Speech embraces them like a genus. . . . It is sheer nonspeech?. How can realities change and intelligibles vary?...

296 But perhaps a philosopher would say that as Intelligence is one so the emanation from it is one, but the receivers and carriers are diverse and so the emanation differs with the different receiver (mafid); e.g. when the sun shines on pieces of glass of different colours each piece displays its proper colour. The forms are many but the diversity proceeds from the receiver not the emanator. But you posit one speech which is as a matter of fact a plurality of different properties and in which the diversity resides, so that there is no analogy....

The divine essence is one and its perfection is not in attributes. He is above all names and attributes: these can only be predicated of Him in respect of the traces of His activity. . . .

follow that differences which do not involve contradiction are im- 297 stance.... Just as the eternal knowledge embraces diverse cognitions 298 as a universal without plurality of essence or difference in its property forbidden at the same time that would be absurd.1. . . But it does not possible . . . ; consider for example the various properties of the subthe caliphate in the future: 'Behold I am about to appoint in the When Moses is mentioned before he existed it is on the model of news The Ash'ariyya. We do not assert different realities . . . of the one speech. . . . If we were to say that something was commanded and so the eternal speech embraces all speech. . . . This is what we mean by 'divisions (or parts) of mortal speech are like descriptions of divine only with aspects and relationships because the eternal speech is one without plurality. . . . Before Adam's creation mention is made of earth a caliph' (2. 28). After Noah's mission and long after his generation the past tense is used 'We sent Noah to his people' (7, 57).<sup>2</sup> about the future:3 when he is mentioned in the Wady al-Muqaddas speech'. . . . Imperatives, aorists, and futures are divisions which deal it is on the model of the imperative 'Take off thy shoes'. All these

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The text in the three MSS, differs considerably here.
<sup>2</sup> The first quotation is of God's speech to the angels before the world was created;
<sup>4</sup> the second was spoken to Muhammad himself.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> I.e. the prophetic perfect common in the Hebrew prophets.

differences are to be regarded as explanations of the speech which is 299 in accord with what is known (to God).

out the ages, the object of the speech would be in one unchanging sponding exactly to an intellectual comprehension exalted above age any difference would not be due to plurality of characteristics of not the Quran speak about what will happen in the resurrection? (5. 116). Does He not refer to the future in the past tense when as exalted above time can speak of the future as though it were the reality while what expressed the speech would be in different parts. If we could conceive that we possessed an intellectual speech corremeanings in its essence, but to that which is altered by time. Does yet there is no resurrection? . . . Real and eternal speech being If we could conceive that we possessed an intellectual speech preceding the existence of the person addressed and remaining throughand time so that its relation to past, present, and future was the same,

How can they conceive the descent of spiritual beings and their We sent unto her our spirit and it appeared (tamaththala) to her in the likeness of a mortal' (19. 17)? How does the Mutakallim explain this? That the spirit was annihilated and the individual brought into existence? That is not resembling something. Or that the spirit makes use of an existing person-that again is not tamaththul but metempsychosis. If he cannot explain appearing in the shape and likeness how can he conceive the eternal command appearing now in the likeness of Arabic, now of Syriac, so that it must be said to be the speech of God? . . . That which clothed Gabriel changes, but his reality by reason of which he is Gabriel is unchangeable. Similarly becoming individualized in corporeal beings as revelation records with the speech of God. . . . 300

The Mu'tazila. If you posit an eternal speech either you assert that God's speech was command, news, &c., in eternity, or you do not. If you do you are absurd for the following reasons: 301

(1) A command must apply to somebody, and there was nobody in eternity to be addressed . . . and it is impossible that the non-existent should be the object of a command.

(2) Speech with oneself without a second person is ridiculous in this life (from which you draw an analogy) and to call to a person who has no existence is too foolish to be ascribed to the wise.

(3) The speech<sup>2</sup> with Moses is different from that with the prophet and so is the manner of it. It is impossible that one meaning which is

manner and with another person with another meaning and manner, in itself speech should be with one person with one meaning and and then the two speeches be one thing and one meaning.

If you assert that speech is one you abolish its divisions without 302 speech with its divisions and species to news or to commands. . . . 303 described by one report? And how can they be command, &c.? with their differing conditions. How can two different conditions be which it is unintelligible. . . . The story of Joseph and his brethren is other than the story of Adam and Noah, &c., and how can the Noah were peculiar to that age. . . . How can you maintain that happened to another? Commands laid upon people in the time of narratives are one when they differ in each case; or that commands (4) The two reports of the conditions of the two communities differ report of what happened to one person be the very same as that which are one when they alter from time to time? How can you assert connexion between the meaning of news about past or future which makes no demands and the meaning of the imperative? News has no imperative and the imperative no news. True they belong to the category of speech, but they differ in species. . . . But you can't refer Nor can you refer the difference and plurality therein to the words 'tbārāt) . . . for these correspond with the meanings they express ... and so the meanings are plural as the words are....

As to your argument from the spiritual being assuming the likeness of the corporeal being and the angel taking the form of a man being For what is 'assuming the likeness' and 'taking the shape'; and how is there an appearance? . . . In our view Gabriel is an ethereal being1 who became gross and visible to human sight, like diaphanous vapour which is invisible and becomes thickened and visible as clouds; or we hold that the one entity is annihilated and the other produced without the assuming of another appearance or personality. One substance cannot become many substances except by adding other substances to itself; and by substances we understand the spatial which is not like the (divine) idea appearing in words ('warat) this to us is folly. patient of interpenetration, so your thesis is meaningless.

So when God created man and made them to understand His speech 304 The Ash'ariyya. Al-Kilābi said that God's speech in eternity is only said to be command, &c., when the persons addressed are in these categories they can be ascribed to Him. They are to Him as existent, and their presence is a condition of responsible obligation.

uibition, &c., and that the non-existent was the object of an eternal Al-Ash'ari held that God's speech was eternally command, pro-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> khitāb not kalām, because the former would normally require the presence of the nukhātab or person addressed.

[Shahrastāni] The fact is that this difficulty of the relation of God to time, and if law can precede a person's existence by even one year why should it not do so eternally?

ceivable in what does not but may exist. The relation in reference to the subject of the relation is to be referred to the universal capacity capacity of the known and decreed. . . . We argue similarly as to God's hearing and seeing. . . . Neither hearing nor seeing can be connected with the non-existent, but they only become perceptible by the divine quality when perception is meet, i.e. in a state of existence tain that what God can know and decree is infinite, and we believe of the quality; in reference to the object of the relation to the alone, not beforehand. Thus the divine command is related to the (1) On the assumption of existence? Then how is assumption confinite? (3) Or it must be accepted that knowledge is a quality capable of perceiving all that is laid before it, and power capable of producing not God decree and know eternally when the world was non-existent? Then how can knowledge and power be related to a pure negation? ceivable in reference to God ? . . . (2) Or were power and knowledge related to what really existed existence being circumscribed and all that is meet to exist. These categories are infinite. Thus we mainthat God's cognitions and decrees are infinite, and that is only con-305 what was non-existent in eternity affects all the divine attributes. Did thing commanded. . . .

16. 42), n precedence which is only conceivable in eternity in induced that God's command is uncreate. Were it created the words other parts like the vocative and so on. . . . The interrogative is inconceivable of God in the sense of asking for information. . . . 'Am I not your Lord' (7.171) is simply a figurative way of making a person see that the case is thus. The commands are statements connected 'O Zaid' which means I call Zaid. . . . As it is possible to relegate all categories of speech to two without impairing the verity of speech so they can be reduced to one as we assert. Revelation calls it 'command' in the words 'Our command is one' (54. 50) . . . and in the words 'Are not the creation and the command His?' (7.53). There is the opposition as between word and deed from which it can be 'Are not the creation and the command His?' would be mere supposiison. . . . Moreover, the Quran shows that command precedes creation As to their assertion that a speech which has no parts is unintelligible we say that the Mutakallimun confine them to six; others add with reward and punishment just as vocatives are statements, e.g. 306 307

reference to the first phenomenon. Thus it is established that God's TRANSLATION

Different meanings are like different cognitions which one know- 308 cognitions which exist and will exist to knowledge itself. This idea is no more difference to speech itself than does the different state of Similarly different reports and commands though they demand different words and meanings are comprehended by one idea, 1 i.e. the Real Eternal Speech. 2 Differences in time make difficult to grasp because our experience is the reverse. edge comprehends.

perceived in less than a moment, and the subject would know that he 309 time. . . . Again, communications received by way of a vision in a and the mind is one in speech; plurality is to be conceived only in saw and heard as it were one thing and one subject of communication (ma'nā). . . . Similarly the mind perceives the solution of a complicated question in an instant, but the tongue and pen need endless we obtain a universal intellectual perception, which does not alter with explanations to convey it. . . . The intellect is a unity of perception, But if we consider the way in which the mind grasps a concept and we abstract it from corporeal matter and fanciful images in the mind dream would take more than a day to describe though they were the world of sense. . . .

proving his veracity. . . . The early Fathers used to say 'O Lord of 310 the Mighty Quran', 'O Lord of Tā hā'.... The name Quran was given camel collected (gara'at) her milk in her udder'; and assembling can only be truly predicated of that which is separate. But such things The Mu'tazila. Before this difference arose Muslims agreed that the Qurān was the word of God, composed of chapters and verses . . . because it was an assembling together as in the phrase 'The sheand words read and heard . . . and that it was a miracle of the prophet, may not be said of the Eternal Word of God.

The community has agreed that the word of God is among us. We and hear it with our ears (9.6). But how can such terms be applied read\* it with our tongues, feel it with our hands, see it with our eyes, to the eternal quality?

The Ash'ariyya. You were the first to upset this consensus. With existed and passed away. What we write is our own work, and what you God's speech is words that He initiated in a substrate that we read is what we have acquired. . . . What is among us is not the

ma'nā.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O. appears to have qubil, reception; but gaul is to be preferred.

\* Reading and reciting are synonymous in Arabic. The ability to read silently is comparatively modern. If I remember rightly 8t. Augustine was astonished to see 8t. Ambrose reading without moving his lips. Thus here, reading with the tongue.

do we read and hear it.... What we read is only something like it, or speech of God, nor was it a speech of God's; it is not a miracle, nor about it, as one recites the poetry of the long dead Imru'l-Qais....

which our vocal organs produce, but a meaning beyond that. And we [Shahrastāni] We do not deny that a book . . . is not eternal, but one and not many. It is agreed that the speech of God is not that believe that that meaning is one, eternal: you that it is like ours, 312 many, temporal. . . . Obviously the word Quran is being applied the question is as to whether the words therein are an eternal quality,

both to the reading and that which is read. . . .

The true answer is that the verses which Gabriel brought to the ness Gabriel appeared is called Gabriel, so that it can be said 'This is agent (muzhir) which is referred to. You say 'Your speech is right and wrong', and you don't mean the expression? apart from the for true and false are in meaning, right and wrong in words. One can be sound and the other unsound. Sometimes the expression is and, God's speech is among us: let none touch it but the purified. 'It is for us to collect it and read it 2 refers to the expression, while 'Then it is for us to explain it' (75. 17) refers to the meaning. If the book qua book were the Quran he would not have said in another verse purified pages wherein are upright books' (98. 3); so that now the Quran is in a book and now the book in the Quran. . . . Honouring the book because of what is written in it is like honouring a house for apostle are called the speech of God, just as the person in whose like-God's speech and this is Gabriel.'... In each case it is the revealing meaning, but the expression as the revealing agent of the meaning, mentioned when the meaning is meant. Thus: This is God's speech, the sake of the householder. 313

letters are themselves the speech of God. Since the speech of God is that what is between the two covers is the word of God, and what we uncreate the words must be eternal, uncreate. In the earliest days they disputed about the eternity and novelty . . . but now it is the command to which the expressions point that are in dispute. The Fathers ascribed pre-existence to these words regardless of any other Al-Ash'ari departed from the consensus when he asserted the novelty of the letters, so that what we read is not really the speech of God, but The Fathers and the Hanbalites said: Agreement has established read and write is the very speech of God. Therefore the words and novelty of the letters and words, and the eternity of the speech and divine attribute, while the Mu'tazila said they were created in time....

<sup>1</sup> Here B. alone may be right. <sup>2</sup> Or, more fully, the words in which it is expressed. <sup>2</sup> It will be remembered that the Mu'tazila affected to regard 'collect' as the meaning of (qara'a).

that what we read and write is the speech of God, without going into only metaphorically. But why did he not say that revelation asserts the howness and reality of it?

The Fathers said, 'We do not claim that the letters are eternal.' 314 They suffered terribly at the hands of the Mu'tazila for refusing to admit that the Quran was created, and that not for letters and sounds which we make and acquire. Nay, they knew that God possesses Speech, Word, and Command, and that His command is other than Lis creation (cf. 7. 52 and 30. 3, &c.).

said<sup>2</sup> concerning revelation 'Sometimes it comes to me like the ringing 317 command is pre-existent and His words are eternal, and the words 316 Since we have not detailed information about the Fathers' belief 315 the corporeal things reveal the spiritual. . . . The words and letters are eternal. God's words are unlike our words.... As the letters are sists in God's word, preserved in His command. . . . God's speech is not like our speech as we learn from the example of Moses, who heard God's speech as it were the dragging of chains, and the prophet who of a bell. This is the more grievous way. Then he (Cabriel) leaves me that the Quran is the speech of God it is not legitimate to infer that they meant the reading or the read, the writing or the written. . . . reveal! the command, and the spiritual things reveal the words and the means of the words and the words are the causes of the spiritual are the words of thy Lord' (6. 115). Sometimes word is mentioned beings, and the spiritual beings rule the corporeal, so everything sub-They said that the proof that God had words was the text 'Ended 39. 71); sometimes command: 'Our command is but one' (54. 50). Thus God has one command and many words. Therefore we say His and I retain in my memory what he said.'

#### CHAPTER XIV

ON THE REALITY OF HUMAN SPEECH AND PSYCHIC UTTERANCE

AL-Nazzam said that speech was an intangible (laif) body sent forth 318 The air receives its shape and then strikes the drum of the ear which receives its shape; then it reaches the khayal, whence it is presented to the intellectual faculty4 and understood. Sometimes he says speech by the speaker, which strikes the air and sets it in motion as in waves. is a movement in an intangible body according to a specified shape. Then he became confused as to whether the shape, when it was

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I.e. by being their sphere or theatre.
<sup>2</sup> This was said to be the hinder part of the first venter.
<sup>4</sup> al-jthr al-aqis. Filtra, according to Avicenna, is a movement. Cl. Ishārāt, 127.7-9.

CHAPTER

But he did not understand this and many other of his borrowings originated in the air, was one shape which the hearers hear, or many. from the philosophers.

tongue and vocal organs so arranged as to express the meaning that ing of the soul, and (c) the conceptions of the imagination. These are true and false—universal abstracts; . . . if to the purely psychic they are reflection and oscillation between the true and false until the middle term is reached and the right indication understood; . . . if to the purely imaginative they are supposing and picturing—sometimes picturing the sensible in the intelligible, and sometimes supposing the The philosophers apply the word 'speech' (nudq) to that of the is in the mind; also to (a) distinctions of the intelligence, (b) the thinkare related to the purely intellectual they are the distinction between ideas in man's understanding each with its own relation. If (the ideas) intelligible in the sensible....

the psychic faculty where the soul exercises thought, thence the intelligent faculty which exercises distinction. Thus there is an ascent Speech reaches the drum of the ear where it is perceived and passed 320 on to the imaginative faculty which exercises supposition-thence from sensation to intelligence-from the many to the one.1

Abū'l-Hudhayl and al-Shaḥḥām and al-Jubbā'i maintained that The rest of the Mu'tazila disputed as to whether there could be letters peech was purposeful words heard in noises but not heard in writing. without sounds as there were sounds without letters.

sounds.3 What the intelligent man revolves in his mind is speaking Al-Ash'arī said that speech was an idea subsisting in the human mind and in the speaker himself (dhât); it was not in letters and 321 (qaul). He hesitated whether to call the words formed with the tongue real or metaphorical speech. If the former, then psychic utterance could only be called speech equivocally.

recounting what he has seen or heard in the past, or conversations The Mu'tazila held that before revelation men perceived in themselves maker, the other to a denial of the same. . . . These two impulses give with others as though they were still present, or meditations as to 322 words for psychic speech. Though his mental faculty4 be empty of two promptings,5 one inviting them to a grateful recognition of their The Ash'ariyya. A man finds speech going on within himselfwhat ought to be done. . . . Supposition, reflection, &c., are (only) every idea . . . psychic conversation (hadith) goes on even in sleep. . . .

<sup>1</sup> I have shortened this section very considerably.

4 dhim, i.e. the faculty of the soul (nafs) which can embrace the external and internal senses and is provided to acquire cognitions. See al-Jurjāni.

§ khāţir is a difficult word to render. <sup>3</sup> I.e. practically consonants and vowels. mufida, lit. 'profitable'.

osychic conversation. Often he takes a pen and writes it down with- 323 they deny it? Moreover, all men's processes of logical reasoning are out uttering a word. . . . The meaning of words differs in different places: the intellectual content does not. Thus the meaning of Allah is precisely the meaning of Khudha and Tangri and Sirbāwand,1 and so on. This psychic speech of man distinguishes him from the beast. information about the soul's speech and conversation, so how can

said to speak 'O ye mountains', &c. (34. 10). 'The thunder tells forth 325 ignorant of Persian; but the man who knows both languages talks to 324 people liked to agree on signs and nods mutual understanding could maker's existence. . . . It all proves that speech is not a kind of posed of properly arranged words uttered by the tongue. . . . He who existence like the other ideas, but it differs conventionally, so that if be attained in that way. . . . A proof that God calls the warbling of his praise' (13. 14). What is meant is that all these point to their accident with an intellectual existence, but it is an utterance in the They may be metaphorical or real psychic conversations, but they do not determine the tongue's expression... He who knows no Arabic never thinks of an Arabic word, the same may be said of him who is himself in either, so obviously they (sc. the promptings) are questionings2 and conversations which follow the expressions a man learns in his childhood. The expressions are the roots (uşūl) from which they proceed, so that if we suppose a man to be without these expressions though he has never heard anything. Therefore real speech is comhas power over speech is a speaker: he who has not is dumb; and consequently speech is not a genus or class in itself with an intellectual the hoopoe said', &c. Even the mineral world is metaphorically The Mu'tazila. We do not deny the promptings of man's heart. he is dumb and unable to speak. Yet we cannot doubt that though he is without language his intellect understands every intelligible, birds, the sounds of insects, the creeping of ants Speech and Speaking. Solomon said (27.16) 'We have been taught the speech of birds

vant "bountecous one" though exact confirmation of the title is lacking. Other suggestions are that the 'Dailam and Gilani names ending in awand are meant <sup>1</sup> The first three are the names of God in Arabic, Persian, and old Turkish. The fourth (variant Siminum) I am unable to identify. The languages which the author has explicitly mentioned (p. 319) are Arabic, Persian, Hindi, Greek, Syriac, and Oriental Studies, and tells me that they think the word is 'the title bhagavan given very commonly to Buddha in the combination Sri-bhagavan, or possibly Sri-bhaga-(Minorsky) or Sri-mant, in dialect Sri-vant, a common title of Vishnu'. I cannot find Hebrew. The first two are accounted for, and none of the last three can be referred to. Professor Gibb has kindly consulted his colleagues at the London School any helpful parallel in the index to al-Biruni's India.

<sup>2</sup> togdīvāt, or, perhaps, determinations.
<sup>3</sup> hukl. The margin writes 'that which has no speech'. Damīrī in his Hayār al-<sup>‡</sup> hukl. The margin writes 'that which has no individual animal.
Ḥayawān, does not recognize this creature as an individual animal.

tongue with a conventional meaning which mankind may or may not possess and still remain man. For he is distinguished from beast by form and shape; not by soul and intellect, and utterance and speaking. You Ash'arites follow the philosophers in defining speech as psychic utterance, as you follow them in defining man as a speaking animal, making speech his specific difference. ... Hence you ought to say that the speaking soul is man ... and the body is its instrument and mould: then it would follow that God's commands would lie upon the soul and spirit, not the body, and that the resurrection would be for souls and spirits. But here you leave the path of orthodoxy.

by indication and signs if he is dumb. That which happens in the He who can distinguish between these relations can easily imagine imagination, and tongue is not a real stable genus and species, but differs as convention dictates among different persons and in different The Ash'ariyya. The human mind perceives meanings beyond is only possible after long mental processes involving psychic speech in Arabic or Persian expressed by the tongue, if the man can speak; imagination, the soul, and the intellect respectively is not the same. of ideas whose reality does not differ; and that which is in the 326 those of intellectual distinguishing, and mental images. . . . Every rational being is bound to use his reason until he attains a knowledge of the uniqueness of his Maker by deduction and inference; but this psychic speech and the doctrine that that idea is a genus or species places. This is not real speech. . . . The ideas in the soul are existent verities which the soul ponders over with its essential speech and intellectual (power) of distinguishing....

assertion that it would follow that the soul was a spiritual substance without a body does not deserve an answer. . . . The philosophers hold that the human soul in the sense that beasts

and plants share in it is the first perfection2 of a natural body, i.e. one

man. Thus speech (nuig) is a specific attribute in either case. They 329 was like a Mu'tazil in agreeing with our natural philosophers that the saying 'It changes from moment to moment' and their saying 'It in it it is a substance without a body; it is the first perfection of a lectual source potentially and actually. That which is actual is the distinguishing mark of the angelic soul while the potential belongs to said that the substantiality of the soul must be asserted before you give it a reasoning speech, and though al-Ash'ari agreed with the dent1 which does not remain for two moments, i.e. life only; yet he soul was not a spiritual substance insusceptible to change, but that it is a body susceptible to generation and corruption and an accident which follows mingling. There is no difference between their does not remain for two moments', i.e. it exists from moment to Mu'tazila in denying that soul and spirit were substance, but an acciorganically alive potentially; in the sense that men and angels share natural body moving it spontaneously from a rational (natqi) intel-

should be corporeal. Its special property is that it perceives itself 331 search for causes; . . . its production of the latent powers of others as 330 its activities; . . . its hesitation in intellectual judgements and its through itself. . . . It is not a bodily or psychic instrument. It is perceiver and perceived . . . nothing veils it from itself. It is not like the senses for they do not perceive themselves through themselves, nor like that which perceives by an instrument so that if the instrument is damaged the perception fails. . . . Another proof that the soul is not The philosophical theologians infer the existence of the soul from when a teacher educates the soul of his pupil from potential to actual What they know they know by nature. . . . Further, every bodily faculty is limited in its effects. But the intellectual faculty of the soul is infinite. . . . Therefore it is impossible that its essence and faculties a body nor a bodily faculty is that abstract universal knowledge capacity to write. . . . Animals do not possess this peculiar property. cannot inhere in a body....

Matter does not enter into sensation but the representation which 332 corresponds to it is impressed on it and the imaginative faculty forms an abstraction of it. Sense appropriates it when it is present; the imaginative faculty when it is absent, and thought forms an abstraction of it, but as a particular and personal thing. The intellect forms one universal abstraction apart from all material associations...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V.s., p. 105, note 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Professor Nicholson reminds me that al-Jurjāni explains that this term can be illustrated by the example of the relation of the shape of the sword to the iron;

<sup>&#</sup>x27;second perfection' would lie in the inseparable accidents, e.g. the sword being cutting.

The other reading 'without an accident', &c., may be right, but the following

clause makes it improbable.

<sup>2</sup> dhāt.

Thus the reasoning soul cannot be divided into parts nor be composed

intelligence<sup>1</sup> is different from the matter of other bodies, so their assumes the form of three dimensions; psychic matter assumes the Human souls differ from bodies and their faculties and other mingled souls in their movements from potential, theoretical, and movements from potential to actual are different. Corporeal matter form of conditions, the derived intellect, the intellect in property, 3 practical capacity to perfection; as the matter of their material and the intellect in actu, in that order....

334 very long conversations which it would take volumes to record pass in a moment of time. . . . It might be thought that these are like forms seen in a mirror, but that is not so because such dreams are of A further condition is found during sleep when events of years and successive events, not of simultaneous visions.... Now if the body or one of its faculties was the locus of these perceptions the sequence and teriority, so it is clear that the soul is not a body and its essential perceptions are not those of bodily senses. . . . It is superior to time and place. . . . This condition is not peculiar to sleep but belongs also to wakefulness. Its properties are that it can receive the impressions succession of phenomena would demand time and priority and pos-

335 of cognitions one by one, or altogether, and can perceive the answer to a difficult question in an instant. . . . Thus it is clear that the soul is not of those bodies which can be defined . . . nor is its speech that of the tongue which changes with people and country; it is the very root of humanity.

All these propositions were objected to:4

(1) What is the meaning of this 'perfection' which you posit of natural organic bodies potentially endowed with life? Is it part of a body, an accident, or something beyond the body? Of men and angels you say it is a substance beyond the body. But in the way in which perfection is common to beasts and plants it is not common to angels. . . . You have used the word perfection ambiguously meaning actuality and existence, ultimate completeness, soundness.... Such things should not occur in definition. . . . 336

(2) We agree with what you say about the soul's activities, but  $^1$  Al-Jurjāni defines 'aql hayyūlānī as the pure capacity to grasp intelligibles. It is 337

<sup>2</sup> The derived intellect (mustafad) has in its consciousness deductive knowledge or called material after the manner of prime matter which is free from form. processes which it has already employed.

<sup>3</sup> malaka. The knowledge of necessary propositions (habitus primorum principio-

run cogitabilium) with the psychic capacity to 'acquire' deductive knowledge.

4 Shahrastani himself appears to be the author of these criticisms. He usually claims the last word in the chapter for himself, and cf. 'we say' under the third

mention can be attributed to perfect composition alone, save one, 338 of man's composition?... The wonders of nature are due to properties in mixed and composite bodies. . . . All the properties that you what would you reply to one who ascribed them all to the perfection and that is the soul's grasp of universals....

contact and composition dissolve with the division of their substrates strate must necessarily be subject to division with the division of the -others remain in the part as they remained in the whole.... We say that if the division of the substrate necessitates the division of the (3) You argue as though every accident which inheres in a subsubstrate, but we do not admit that this is necessary. Accidents of accident, then the unity of the accident demands the unity of the substrate.... A point is an accident and it is indivisible, so you must posit a substrate for it, one in essence indivisible as to the body, and its bodily substrate must be indivisible....

Does the one universal idea which the intellect grasps remain with 339 like the relation of the internal senses to man's intellect. But here 340 it in its memory actually for ever or can the intellect be utterly unmindful of it?... It is common experience that man is unmindful of which is a bodily faculty. If it can preserve them universally, why cannot a bodily faculty actuate them universally? . . . Or are they preserved in the separated intelligence which works upon it (the memory) by way of emanation and gives it the first form itself, thus reminding it of what it had forgotten? Two difficulties here arise. First, how is the distinct form impressed on the essence of the giver of forms separately so that one man receives one form and another man another while the giver of forms preserves the whole in distinct and separate ways . . . yet remains one in essence and universal in relation? It is an utter impossibility. Secondly, if your conception of memory is right it must apply also to the first perception, so that you assert that he that perceives universals is the Agent Intellect, just as it is he that remembers (preserves); and the human soul does no more than arrange what is presented to it.... Thus man comprehends with a comprehension in the essence of the agent intellect just as he remembers with a memory in the same. So the passive intellect is his actually, as the active intellect is actually from him (the agent intellect); and the relation of particular intelligences to him . . . is intelligibles once attained. Yet they remain preserved in the memory we touch a most difficult question between us and the philosophers, which will be dealt with elsewhere, if God will.

## CHAPTER XV

CONCERNING OUR KNOWLEDGE THAT THE CREATOR IS HEARING, SEEING 341 Al.-KA'bī and the scholars of Baghdad said that the meaning of God's being seeing, hearing, was that he knew about sights and sounds, but not in a way that added anything to His being Knowing about the knowable. In this the followers of al-Najjār agreed. The Mu'tazila, too, who said that He hears and sees according to His essence. Those who said that the meaning is that He lives, contradict al-Ka'bi, like al-Jubbā'ī and his son. Others said that it means He perceives sights and sounds. . . .

Al-Ash'ari said He hears with hearing and sees with sight, and they 342 are two qualities subsisting in His essence additional to His being knowing. His proct was that if God cannot be called a seer and a hearer the opposite must be affirmed. . . . If God is alive sight and hearing must be ascribed to Him or He would be deficient; for they are attributes of praise. God has described Himself thus. . . .

Al-Ka'bi said that he did not admit that sight and hearing were perceptions additional to God's knowledge. A man's perception of what he hears and sees is in his mind,<sup>1</sup> and intelligence. His sight does not sense the thing seen, but the seer senses and the hearer senses, not the ears.<sup>2</sup> This is real knowledge; and since a man gets it by sight the sight is called sense. But it is the knower who perceives and his perception is not additional to his knowledge.

The proof of this is that a man who knows a thing by report and afterwards sees it finds a difference in the state (of his knowledge) but not a difference of genus or class, but of general and particular, but

not a difference of genus or class, but of general and particular, but the soul's consciousness is the same in both cases. If the perceiver perceived by perception it would follow that when his sense rang with sound, slave-girls would be singing before him, drums would beat and horns would blow; ... he would see far-off friends and overlook those at his elbow. But this is not the case. Al-Jubbā'i said if a living being has a sound body, he is called hearer (and) seer; there is no other meaning to perception, human or divine. A sound essence perceives all that is presented to it whether resemblances or contraries: it perceives black as it perceives white. If it perceived by a perception it could perceive some things and not others that confront a perceiver, just as we can know one thing and not another.

They said that if perception were admitted of men it could not be

admitted that the mere being alive was its governing principle. Another condition must be a sound body, and another condition of sight must be light between the seer and the seen and an open space between the hearer and the sound. Smell, touch, and taste require 345 bodily contact, and therefore must be denied of God, while the other two senses require conditions other than life for real perception... Thus your position is untenable.

Al-Ash'ari said that perceptions, i.e. cognitions as a result of information received and actual vision, were a different genus.... Knowledge can be of non-entities, perception cannot.... Al-Ka'bi gave no meaning to perception.... Al-Ash'ari said it was a genus of cognitions. On this theory God hears and sees with two perceptions which are particular cognitions beyond His being Knowing.... Those who take the other view say that if knowledge of a thing combines with other knowledge of it and the object of the cognitive process becomes united therein and the two cognitions are equal in the soul's attributes, difference between them is inconesivable.

Yet we do find a difference between knowledge and perception when we see something we have only heard of before . . . and we 346 know that the two genera are different. . . . If a blind man comprehended all that a man with sight comprehends he would obtain all knowledge except the perception. Therefore the perception is additional to knowledge . . . .

Those who will have no analogy drawn from the human frame hold it possible that God should create vision in the mind and knowledge in the sight. In that case knowledge is confused with perception, and it would follow that the hearer would hear with sight and none of the senses would have their distinctive character as God has given it them.

In answer to al-Jubbā'i's definition of seeing and hearing as meaning 'A living one without a defect' it was said many a person with sight and hearing was defective in other ways. If the denial of defect is to stand in the place of perception, then that defect must exclude Perception, so Jubbā'i in denying perception virtually affirmed it... 347 'Without a defect' is pure negation and its perception by sense is inconceivable. The difference between the two states of perception (v.s.) and the non-existence of perception cannot be referred to pure non-existence, for in that case the difference would not-exist; for difference in non-existence and the non-existence of difference are one and the same. There is a necessary difference between a man's being a hearer and a seer though they both imply that he is alive. Therefore they must be referred to something additional to his being alive, otherwise the necessary difference would not exist....

\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It is not said who the speakers were; presumably al-Jubbāl and his school.

Some asserted that all the attributes of perfection are summed up in His being Living, and the defective attributes are denied in the words 'without a defect'.... The analogy of the human frame is 348 false, for it would require that the Creator should possess it.

It is remarkable that they carried this analogy so far as to talk of rays of light which are luminous bodies sent forth from the sight to the object of vision . . . and of reflection as in a mirror.

- 349 Reasons for the absurdity of this view, and also for the view that a form is transferred from the object to the sight.
  - Is perception the perception of a form in the perceiver's sense corresponding to the external form, or is it the perception of the external without an intermediary form in the sense? Is the place of perception the external sense of eye and ear or are they instruments of the common sense in which real sensation resides, so that contraries can be found together therein while perception remains one? Some think that this is knowledge, seeing that it is within: others that it is a perception more specific than knowledge seeing that its perceiver is external. Again are the five perceptions really different so that their difference is in species or is the difference referable to the percepts? . . . This is the question at issue between the Mutakalimin and the philosophers.

the ear, and the heart respectively. The difference between knowledge and perception corresponds to the difference in their respective The Mutakallimun hold that the five senses embrace five different 351 perceptions.... A man sees with his sight... as he knows with his mind (heart). The seats of vision, hearing, and knowledge are the sight, latter can be predicated of God. This is the theory of those who make that perception is knowledge assert that the locus and the reality of them are the same, except Al-Ash'ari who said that every perception was knowledge but not every knowledge was perception. Perception the necessary, the possible, and the impossible. He hesitated as to places.... Some senses demand a contact, others do not—only the a distinction between perception and knowledge. Those who hold was a special knowledge demanding an individual percept and having the existent as its object. Existence of the thing perceived is necessary for perception, but knowledge can deal with the non-existent, tions. His followers did not hold that existence was the governing whether all the perceptions were special cognitions or (just) percepnecessity for perceptions, but contact was the necessary condition.

352 The philosophers explain their theory of sight; the lens of the eye; and how it is that large objects at a distance appear small and small objects at hand appear comparatively large. If perception were in the 353 eye and were connected with the object as it actually is, the thing

KEN TRANSLATION

would be seen in its actual size and form. A point of flame whiled rapidly round, the sight 'perceives' as a circle while it is actually only a point; and falling rain is seen as a straight line whereas it is actually circular in form. Thus it is established that the true sense is within, not in the external form.

Sight and hearing differ from the other senses in that their percep- 354 tion is other than that which is impressed on them.<sup>2</sup> All these faculties are prepared to receive the emanation which comes from the Giver of forms, for the sense does not originate perception.

The nearest approach to this theory was al-Ash'ari's method of separating between hearing and seeing and the other three senses. He made physical contact a condition for these latter and asserted the existence of bodily senses, though he did not attribute them to God. When he realized that hearing and sight had a particular internal relation he hesitated as to whether perception was a particular knowledge or another comprehension<sup>3</sup> in the common sense. On his theory the perception by hearing might reside in the sight, and the seeing perception in the hearing. It is generally held (al-qaum) that they are 355 united in the common sense so that the seen is read and the read is seen. In reality of perception there is no difference and they have one locus. The Mu'tazilite theory of perceptions is confused....

#### CHAPTER XVI

That the Vision of God is an Intellectual Possibility and a Dogma of Revelation

No Muslim has asserted the possibility of vision in the sense that rays from the eye can reach His essence or that the vision is of the senses. Dogmatic theologians differ as to whether vision is a perception beyond knowledge or a special knowledge as mentioned in the preceding chapter. The Mu'tazila, claiming that a human organism is necessary for sight, deny the vision of God absolutely. Al-Ash'ari asserted that it was possible and must be believed. He hesitated as to whether it was a special cognition, i.e. connected only with an existing thing, or a perception virtually the same as knowledge in its

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here follows the physical theory of hearing which has already been given—see p. 105.

<sup>2</sup> Here follows the theory of taste, smell, and touch.

<sup>3</sup> Ma'nã, medium of perception. Ibn Hazm, iii. 3 defines idrik as a  $ma'n\bar{a}$  added to sight and vision, namely the idea of comprehension which is not in sight and vision.

Idrāk, he says, is to be denied of God in this world and the next.

This 'hesitation' to which Shahrastāni refers more than once was perhaps to be found in the three monographs which al-Ash'ari devoted to the subject of the visio Der. See Spitta, p. 66.

358 Abū Ishāq took much the same view save that he called vision a ma'nā which neither affects, nor is affected by, the thing seen. It is virtually the same as knowledge, unlike the other senses...

We have shown above that visual perception does not require the junction of rays of light with the object of vision nor the separation of anything from the seer.<sup>1</sup> Therefore there is no question of influence in either direction, so that ma'nā is like knowledge or ma'nā is a genus of knowledge. Agreement has already been reached on the possibility of our knowing about God. This is as far as we can go in asserting the intellectual possibility of the vision of God.

The Mu'tazila raised five objections:

and if you say that vision is a special knowledge or an idea in the place (hukm) of knowledge . . . then you have not sought a valid cause for knowledge . . . so why do you seek it for vision? Say either that vision has the same objects as knowledge or that there is no cause and no valid ground for it.

(2) No argument from the hal is permissible in your case because you Ash'arites deny it and refer the categories of the universal and particular, separation and sharing, to mere relationships....

(3) We cannot admit that vision has as its object pure substance and pure accident, . . . since you cannot subtract colour from the substance seen . . . nor can you see all accidents. . . .

360 (4) As the visible is more specific than the knowable and vision is connected with the known according to the attribute of existence so we say that it is connected with the existent according to the attribute of origination....

onnected with the existent and existence makes them valid, or that vision is a peculiar property connected with every object? The first involves the heresy that God can be heard, smelt, tasted, and felt—the second it is incumbent on you to demonstrate. That sight does not affect and is not affected by the thing seen is the question in dispute....

The Ash ariyya replied to (1): We are not alone in seeking a valid cause for vision, for you yourselves find it in colour and that which is subject to colour. We ask what is the common ground for these two categories of substance and accident being visible. It is not in their being substance and accident. . . .

TRANSLATION

As to (2) it may apply to al-Ash'ari's school but the Qāḍi Abū Bakr, 362 who is my guide in this matter, held the theory of states so that the objection falls to the ground....

As to (3)... A man sees a person afar off but he cannot tell what 363 his colour or shape is; afterwards these become plain. Therefore colour and shape are not the same as body to the sight. What is it which unites these in perception?...

As to (4) we reply that existence in time cannot be the valid cause 364 either on your arguing or ours. For some accidents are not visible, and if existence in time were the cause of a thing being visible everything that existed in time would be visible. With al-Ash'ari the existing in time is an existence preceded by non-existence. The latter can influence nothing, so only existence remains as the cause (of an object being visible)....

As to (5) we say . . . that the five senses have different properties 365 and perceptions and no sense shares in another's peculiar property. None of them is connected with substance and accident in one uniform way, but all of them are connected with accidents. A condition of their connexion is bodily contact except in the case of hearing and

Scholars differed as to the valid cause of hearing.<sup>1</sup> Some said it was 366 existence; others, existence in relation to the audible being speech. Speech is sometimes a meaning in words, sometimes a psychic utterance. Both can be heard.

We have already asserted that there is a psychic speech which has no language. Similarly we assert that there is a psychic audition without language—sometimes it comes through an intermediary and a veil, but not always. 'No mortal can expect that God will speak to him except by inspiration or from behind a veil, or by sending an apostle' (42. 50). Inspiration, then, is without intermediary and veil, as He says 'He inspired His servant', or as the prophet himself put it 'He blew into my heart' (v.l. spirit). Sometimes it came from behind a veil as to Moses, 'And his Lord spake to him'; and sometimes by the intervention of a prophet and a veil as He says 'Or He will send an apostle'.

In fine in this life we understand speech in the soul. Our tongue expresses the meaning; the hearer hears it, and by hearing it reaches his soul. Thus speech reaches the soul by these means. If these means were removed so that the soul could perceive what the reasoning soul contained, a real speech on the part of the speaker could be substantiated and a real hearing on the part of the hearer, and without sound, tongue, or ear.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. has 'the seen'. Avicenna uses the words trival and infield of the conjunction and opposition respectively of the stars, Najai, 393.

<sup>1</sup> sam . Hearing a divine message, not ordinary hearing is meant.

did Moses know that God could be seen, or was he ignorant on the dignity of a prophet; if he did know that it was a possibility then his But look at the mountain, for if it stays in its place thou shalt see me'. If the mountain in its massive strength could not support the revelation of God how could mortal vision? Thus the impediment is linked to a possibility and the impediment is referred to the weak-368 ness of the instrument not to impossibility itself. . . . Thus the vision Al-Ash'ari took as his authority for the possibility of the vision of God Moses' request: 'O my Lord show me! Let me look at Thee' subject? If he was ignorant his knowledge of God ill befitted the knowledge agreed with the fact and his request was for the possible not for the impossible. The reply, 'Thou shalt not see me', equally points to the possibility, for God does not say 'I am not visible' but He asserts impotence or lack of vision on the part of the seer, saying (7.139) and the Lord's answer 'Thou shalt not see me'.... Now

If it is objected that lan is to make the negative perpetual that is absurd, first because lan is corroborative, not perpetual, for does He not say in 18. 66 'thou wilt not (lan) have patience with me' a possiindicate the impediment to the possibility, but the impediment to the bility; and secondly because if it marked perpetuity it would not occurrence of the possible....

is established as possible.

369 Another text on which al-Ash'arī seized was (75. 22), 'Faces on that day shall be beautiful, looking at their Lord.

(sam'iyya), and thus there can be no doubt that there must be a [Shahrastāni] This question is a matter of scriptural attestation problem. The mind cannot rest entirely at ease as to the necessity of the vision, nor advance to a position in which intellectual difficulties vision of God. We have indicated the intellectual difficulties of the are not felt.

On the whole it is best to regard the visio Dei as a matter of scriptural attestation, in which case the story of Moses is the locus classicus; but God knows best what is true. <sup>1</sup> Impediment is a technical term for a condition which if it exists prevents something else occurring; but if it does not exist neither prevents nor permits its occurrence.

TRANSLATION

BEVENTICEN

### CHAPTER XVII

CONCERNING WHAT IS TO BE CONSIDERED HONOURABLE AND WHAT 370 BASE, SHOWING THAT REASON MAKES NOTHING INCUMBENT ON GOD, AND THAT NOTHING WAS INCUMBENT ON MEN BEFORE THE COMING OF THE SACRED LAW

or honourable. . . . Men's actions are not intrinsically good or bad so THE orthodox view is that reason does not determine what is base that they earn God's reward or punishment. . . . The good is what the code approves, and the bad what it condemns. . . .

Dualists, Brahmans, Khārijites, and others, take the opposite 371 view. . . . The code gives information about good or bad actions; it does not establish them as such. . . . Reason perceives the good or the bad immediately and by discursive reasoning. . . . This is the foundation of their theory that God must do what is best, of grace, and recompense.

Al-Ash'arī distinguished between the getting of a knowledge of God through reason, and its necessarily coming that way. All knowledge comes by reason, said he, but revelation makes it incumbent on men. Our object is to deny that the reason imposes religious obligation, not to deny its rational results.

a perfect intelligence uninfluenced by any teaching of parents or of 372 hesitate over the second. He is not certain that God is injured by a ie or profited by the truth, for both propositions are in one case so far as responsibility (taklif) is concerned, and he cannot give one more codes, and then confronted with two propositions: (a) two are more than one; and (b) a lie is evil in the sense that it deserves God's The orthodox said: If we suppose that a man could be created with censure, it cannot be doubted that he would accept the first and weight than the other by the exercise of intelligence alone.

ment of what is; falsehood is a statement contrary to what is. There ... Some true reports are culpable like the statement that a prophet Truth and falsehood are essentially similar. . . . Truth is a stateis no question of their being good or evil in their essential attributes. fled from an evil person, while some false reports are commendable like a denial of the foregoing. . . . The definition of falsehood contains no mention of its being evil. . . .

Their only remaining argument is an appeal to custom. Men call the 373 injurious evil, and the profitable good, and we admit the propriety of this; but these categories change in different ages and peoples: some think right what others deem wrong, e.g. the killing of an animal. We say that it is the law which makes a thing right or wrong.

on God by way of religious obligation, but He must in respect of approval, until they passed from words to blows. Each would accuse and assertion and denial would be impossible.2... The good in reason is the good in theology; and what is good in wisdom is necessitated by wisdom, not by religious obligation, so that nothing is incumbent and the other denying a proposition. They would define truth and falsehood. Then one would deny the assertion of his fellow, inviting disapproval of it, and reassert his own position with a demand for its his fellow of ignorance, and invite him to accept his own thesis. Now if good and evil were entirely to be avoided there could be no dispute, Suppose that two sages were disputing before Islam, one affirming wisdom settle and administer (all things).

If we abolish the categories of good and evil from men's works and refer them to the code, then vain are the ideas that we extract from the roots of jurisprudence. You have lost all power to compare<sup>3</sup> 375 words and actions, and you cannot assert the why and the wherefore, because deeds (on your own showing) have no character of their own. ... Thus you have destroyed law altogether.

it shuns is disapproved by all. . . . A sound nature incites a man to attain the approved and reject the disapproved, whether law or lawself-control, generosity, bravery, and courage are praiseworthy in The philosophers. . . . Being embraces good and evil, and a mixture to be shunned by reason.... No intelligent person doubts that knowledge . . . is good, laudable, and to be sought for, while evil is the giver impel him thereto or not. Therefore the . . . moral qualities deed, and their opposites are disapproved in practice.4 Man's perworks in imitation of God and the angels.5 . . . The only purpose of reverse. All that the reason desires is approved by the wise: all that ception lies in the soul's effort to perfect true knowledge and good 376 trary to it. . . . Since particular intelligences are incapable of grasping of both. Pure good is the desire of reason . . . pure evil is essentially laws is to confirm what reason holds; not to present anything con-

<sup>1</sup> The answer on p. 378 makes it plain that the Mu'tazila are speaking.

<sup>2</sup> Men would not fight for truth against falsehood unless they believed that it was

Lit. 'spiritual beings of the heavenly world'. qiyas was, of course, one of the 'roots' of the law.

TRANSLATION

eternal weal or woe are exclusively confined to them. Works help or 377 origin, and must speak to men according to the capacity of their understanding; . . . cf. 16. 126. They said that the Mu'tazila were manently adhere to them. The Ash'ariyya, too, were wrong in and from ignorance which in its species is not-laudable, seeing that wrong in making good and evil essential properties of works. They differ with persons and times, and have no properties which perought to affirm that of knowledge and ignorance, because works divorcing them from knowledge which in its species is not-culpable, all intelligibles and universal good, wisdom demands . . . that there should be a law urging men to faith in the unseen in general, and guiding them to the best things in this world and the next in particular. . . . Such a law must be accompanied by signs of its heavenly hinder accidentally, not essentially....

are good or harmful, just as we can judge whether works are good or on the influence of the stars and the spiritual forces which govern the stars. . . . One man was as good as another and no man of sound intelligence needed any one to lay down what was good or evil (cf. Sur. 23. 24). We can infer from the nature of things whether they The Sabians added that things in the lower world were dependent bad. We do not need a lawgiver (Sur. 24. 6).

The Transmigrationists. The human race has a kind of choice in 378 man's actions are worthy of humanity he is raised to the rank of of beasts or lower still. He is for ever working recompense or being its actions and . . . by reason is lifted above the animal order. If angels or prophets. If his actions are bestial he is reduced to the rank recompensed for his works . . . so he does not need any one or any aw or reason to pronounce on the character of his works. . . . Somelimes the good and evil are animal manifestations; sometimes among animals they are human acts. There is no future world of rewards and punishments.

The Brahman added: We need neither law nor lawgiver. If the prophet's words are intelligible, reason makes us independent of them: if they are unintelligible, they are not to be accepted.

Answer to the Mu'tazila. It is not necessary that a man should 379 choose truth as against falsehood as the means of gaining his object. If he does adopt truth it is because of impulse, custom, or purpose urging him thereto....

question is: Must God reward or punish them respectively? We cannot say, because we have no authoritative information. . . . We see that As to the disputants before the days of Islam we agree, but the there are many things of which we disapprove but God does not dis-\*Pprove, like the sufferings of the innocent, the destruction of crops, and so on. Acts like the rescue of the drowning must be judged on 380 this basis, for drowning itself is approved by God, though we regard it as evil; and if rescuing were good drowning would necessarily be bad. There is a hidden purpose in the destruction of mortals which we cannot understand....

With regard to the intellectual aspect of the disputation one man's state is knowledge, the other's is ignorance. You cannot argue that God must reward or punish them on that basis. We do not know God's judgement on the matter in question. . . . Knowledge is laudable in itself . . . and ignorance is blameworthy.

reply that we mean by wisdom that an event occurs according to (fore)knowledge, apart from any advantage or aim. None incites out the permission of the divine King there is no philosophical reason As to their objection that what is good in reason is good in wisdom, so wisdom is incumbent on God, not by way of religious law, we the originator of actions to do what He does. Were there such a being he would be greater than God. . . . The wise is He who acts according to His knowledge. The ordered universe is evidence of knowledge. If any one else does something he thinks worthy of commendation withwhy he should be rewarded. God is not profited thereby. So far as He is concerned action and inaction are alike.

Objection. If God does not profit the agent does. . . . Moreover, 382 gratitude, praise, and devotion are actions which reason asserts are commendable...

does not earn the right to further bounty. . . . It is a duty incumbent short of his duty; for if he compared his paltry gratitude with the Answer. Custom is not a safe guide. . . . Gratitude and ingratitude are alike to him who is neither hurt nor helped thereby. Gratitude on man, and God is not bound to reward it. If any one spent his whole life in giving thanks for the preservation of one limb he would fall munificence of God how could he be counted abundantly grateful?...

to say that man deserves anything from God, because he2 is always 'Necessity' in reference to God is unintelligible. It is impossible being overwhelmed by God's kindness.3...

If gratitude is to be the ground of commendation then the gratitude should be commensurate with the kindness, but a mutual recompense What holds one way holds the other, so that man cannot claim to between the eternal and the creature of a moment is inconceivable. deserve' anything of God. 383

God's 'deserving' of his creatures is not a reasonable tenet,4

TRANSLATION SEVENTERN because he is unaffected by man's obedience or disobedience. . . . 384 As He began by showing kindness so His omnipotence is gracious continually. How should He impose a painful service on man in this ife to reward him in the next? If He were to give him free rein so that he did what he pleased and went after sinful lusts, and then lavished gifts upon him, would not that be more pleasing to men, and evil in the sight of the wise ? . . .

We challenge the adversary to produce an instance (wajh) of (the advantage and disadvantage . . . are not to be ascribed to the Lawgiver (mukallif) though the ideas may be. He is able to shower his benefits upon men without a precedent law (taklif). He could either lay a law upon them with positive and negative commands and reward or punish them according to their works; or give them no law and no recompense but continually favour them as he did in the notion of) good in the root of religious obligation. . . . Good and evil, beginning.

Reason is at a loss to decide such questions. . . . The divine com- 385 good or bad. This involves a denial of a revealed law which was 386 knowledge of a description which cannot include commandments, so and is a Qadari, i.e. he has (asserted)2 that both God and man have mand is mere subjectivity, because no attribute by which God and Maker of the command as He is the maker of creation. Reason recognizes Him according to this description,1 but cannot possibly know that He lays commands on men. All that reason can attain is a .. There can be no obedience when there is no command and no prophet. . . . He who denies that there is an eternal command cannot assert that an obligation rests on man or that his actions are confirmed miraculously.... He who denies God's speech has denied commands can be referred to His essence. But He is a Knower, Willer, how can it know that God wants an obedience which will be rewarded. He who denies that men 'acquire' works has denied God's speech (the reality) of men's works and is a Compulsionist (Jabriyya). . . .

affirmation, can only result in recourse to a judge whose judgement 387 hits upon the truth deserve an everlasting reward?... An unskilled person who dives to the bottom of the sea in search of pearls at the To return to the case of the two disputants.<sup>3</sup> . . . Does the one who risk of his life may be blamed by his master if he is a slave or fined by the owner if he is a partner. Approval and disapproval, denial and is sounder than the disputants' so that he can settle the case.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The MSS. differ considerably among themselves, none of them agreeing with the ignal objection.

<sup>2</sup> The Oxford MS. is almost certainly wrong here. The author nobly develops this theme.

Namely that He is a knower, willer, and maker.

The argument seems to require the insertion of some such word as athbata.

good and evil cannot be settled by the usage of men but only by divine law....

To deal with the accusation that we have destroyed intelligible ideas in jurisprudence. ... Suppose a man killed another and reason were called upon to judge of different theories as to what ought to be done, viz. (1) The man ought to be killed in retaliation and as a warning to the violent. Thus the race would be preserved and anger controlled. ... (2) It is meeting destruction with destruction and enmity with enmity and the dead is not brought to life by killing the slayer. If the race is preserved by such means in a problematical future, in the present retaliation destroys an actual life.

But reason will inquire whether there are other considerations than humanity... Here revelation relieves its perplexity by stating from ideal principles (ma'ānī) what is incumbent on man...

If good and evil and the moral categories of actions were mental properties of individuals or of works it would be inconceivable that the law should call one thing good and another evil, and the abrogation of laws so that the forbidden became the permitted and vice see as would be inconceivable... The law of marriage in the code of our father Adam is in opposition to the law of marriage of our prophet Muhammad. Often this kind of case can be explained thus: wine is forbidden, a dog is unclean, because of (a property in) itself, whereas another thing may be forbidden because of something else. Laws take the place of intellectual properties and are related legally to individual things and to works. Good and evil in truth and falsehood is like the permitted and the forbidden in fornication and marriage, and like the possible and the disallowed in buying and usury.

390 Al-Isfarā'ini said that thanks tired the thanker and the thanked was none the better so there was no point in giving thanks.... Objection. Thanks profit the thanker and do no harm to the thanked, so they ought to be given because the advantage of them

outweighs the disadvantage.

Al-Isfara'ini replied that they might harm the thanker because he met the multitude of God's kindnesses with his puny thanks. There can be no doubt that if a man receives many benefits great and small, and chooses to offer thanks for the small, that is imputed to him as culpable folly.

Objection. The thanker does not confine his thanks to particular blessings or the least of them. He includes them all though he may mention one to cover all.

391 Al-Isfarā'ini. It is unbelief? to confront favours with thanks as

 $^1$  Le. the act itself does not determine the character of the action.  $^2$  Or, ingratitude. The second is the primary, the first the more common, meaning.

though they were a reward and return for favours. The innumerable benefits of God cannot be recompensed. To make the attempt is unbelief. If the idea is to profit God as the thanker is profited that too is unbelief. If the favour is beyond comparison and recompense, and the beneficent above profit and loss how can thanks be commendable? Thanks only profit the thanker if they are offered with the consent of the thanked. If his consent is only known by revelation then thanks are only commendable through the law. However, men grow up in the ways of the sacred law, perceiving that thanksgiving is approved by religious people and think that the intellect unsupported decrees its suitability.

Reply to the philosophers' contention that existence comprises good, and evil, and a mixture of both. According to you every existent thing is good, and evil is only to be predicated of the non-entity. But on this basis your argument is unsound, for if existence comprises the good then existence comprises existence! Then how can existence comprise the non-existent? . . .

Suppose the question to be about matters with which the law deals, then good and evil are intended by the noble and the base. You have helped us in the assertion that immediate and discursive knowledge cannot arrive at a judgement of the character of actions 392 because opinions differ with time and place. . . . The point at issue between us is whether knowledge, the goal of the wise, is to be rewarded by God and ignorance punished. . . .

They said that eternal happiness or misery was the lot of the wise and ignorant soul respectively just as physical well-being followed the

drinking of medicine and painful sickness the drinking of poison.

Answer. In that case the soul's happiness depends upon the attaining of the faculties of knowledge and the use of it, and only after great travail does it arrive at premisses and understand how to attain its object by search... Human nature is unequal to the task. The intellectual difficulty is so great that the wise man halts lest he should take the path which leads to ignorance and its miseries.<sup>1</sup>...

Reply to the Sabians. We will admit that the stars exert influence 393 on the noble and the base in sublunar bodies but only as created things themselves.<sup>2</sup> The point at issue is the command. It cannot be 394 doubted that God has given positive and negative commandments, and men will be judged in the next life in accordance therewith.

Yet we cannot arrive at this knowledge . . . without revelation . . . We do not agree that reason always knows what is helpful or harmful in things, for the method of scientists and physicians is experiment,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here follows the argument of the potential and the actual and the external agent which brings the change about.

every work. Do the works end in pure reward, and do the rewards begin from pure work? If you say there is an infinite chain there is a vicious circle, for if there was no work except as a reward and no reward except for a work then there was no work and no reward at all! The reward's being a reward rests on a precedent work, and work being work rests on a precedent reward... Therefore you must begin with a primary work which is not a reward and end with a reward which is not for a work, which is exactly our position.

They were asked: What is the highest rank of the good and the lowest of the bad? to which they replied, 'Angels and prophets, and devils and jinn'. The question was then posed: Supposing a prophet killed a snake what would his reward be, seeing that there is no rank above him? Also if a jinni killed a prophet what would his punishment be as he is already in the lowest rank? You would have to let the noblest and the basest deeds go unrequited.

396 Transmigration is impossible, because every constitution (mizăj) is prepared to receive its appropriate form from the Giver of Forms. If it received that form, and the form of a soul that had been promoted joined it, there would needs be two souls in one body, and that is ridiculous.

# CHAPTER XVIII

397 A REFUTATION OF THE ASSERTION (a) THAT THE ACTS OF GOD HAVE A PURPOSE OR A CAUSE; (b) OF UTILITY IN GOD'S ACTS (şalāh), AND THAT HE MUST DO WHAT IS BEST (aşlah) AND BESTOW SUFFICIENT GRACE (lulf) UPON HIS CREATURES. THE MEANING OF THE TERMS taufiq EFFICIENT GRACE; thidhdin Abandoning; sharh Opening, and that Shutting of the Mind; tab' Sealing; mi'ma, Favour; shukt Kindness; ajal Fixed Term; and rizq Sustenance.

The orthodox view is that no final cause prompted God to create the universe, because He cannot profit or suffer harm from anything, <sup>1</sup> I have followed the distinguished lead of Professor Asin in rendering taufig by

nor can anything incite Him to create for the sake of the creature. His activity (\$an^{\circ}\$) is the cause of everything, and His activity has no cause

TRANSLATION

The Mu'tazila argued that a wise man only does a thing for a wise purpose; and action without purpose is useless folly. . . . The wise acts for his own advantage or to profit some one else. . . . Since God is exalted above profit obviously He must act for the profit of 398 others, and all His acts must be salutary. They differed as to whether He must do what is best, some arguing that the best could be bettered ad infinium.

The philosophers argued that the Necessary Existent's acts could not have a cause. Actions proceeded from the primal principles which depended on the Active Intellect. It originated the intellect through its necessary consequences and by means of it originated everything else... Thus only can the existence of the Necessary Existent be conceived... Profit may consist of a recompense of the same nature, e.g. money for money; or of a different nature, e.g. a reputation for liberality: but this is compensation not generosity, while the first is (customary) behaviour and not in imm. Generosity and favour are the giving of what is fitting without recompense or purpose. The First (cause) conferred existence on all phenomena without any necessity or need or caution<sup>2</sup>... as was fitting....

The orthodox argued that if, as has been proved, the Creator is 399 One man's meat is another man's poison, so that universal and par- 400 absolutely independent, He needs nothing. . . . He does not sell His favours nor burden His gifts with demands for thanks. If He did ticular advantage . . . are in sharp opposition. . . . We do not deny He did not create the world for destruction, but the point is that it is not an expected advantage or an anticipated good which prompts Him to action; He is without a prompter. There is a difference anything for a motive He would be dependent, not self-sufficient. that God's acts embrace good, and work towards utility, and that between a good consequence following divine operation, and attributing good and utility to the disposition of those acts, just as there is a necessary difference between a perfection which necessitates a thing's existence and one which merely evokes it. The former is an excellence like an inseparable attribute; the latter an excellence like a provocative cause.

efficient grace (la gracia eficaz). His gracia enficiente corresponds to Ibn Hazm's hudā. Al-Baghdādī (d. 429) uses hidāya to cover both efficient and sufficient grace, explaining, however, the difference between them. Uşül al-Din, 140.

<sup>\*</sup> The reading is doubtful; it may be zinatin, lit. 'ornament'; cf. l. 6 of the Arabic

The Mu'tazila argued that, it being established that God was wise and that a wise man... does not act without purpose, God must have a purpose and desire the good. Advantage may accrue to the agent if he needs it—and God does not—or to another.... He who

agent if he needs it—and God does not—or to another: . . . He who praise or reward. We find somewhere the words 'I have not created praise or reward. We find somewhere the words' I have not created men to make a profit on them, but I have created them that they may make a profit on them, but I have created them that they reason and vouched for by revelation (sam'). Reason testifies that the wisdom in creation is the manifestation of signs by which God's uniqueness can be inferred, and He can be known and worshipped, and an eternal reward be granted (to men). For revelation see Sur. 45. 31, &c. Some savants averred that the first thing created must have been intelligent and reasoning, because to create a thing without some one to perceive its relation to God would be folly. . . . Our position is not inconsistent with God's independence of creation: it rather establishes its perfection. Perfect independence is only known through every rational being's need of it, and only the rational knows the rational's need.

advantage or avoiding harm.... But the Omnipotent is transcendent say, it was in order that 'God's uniqueness might be inferred from the existence of the indications thereof?? If God's actions have a purpose their results cannot be partial, otherwise ignorance or impotence would be ascribable to Him. Such a purpose as you suppose wise men. If (the fulfilment of) purpose depends on another's choice desire the good? By 'purpose' and 'utility' you mean gaining an above all this. . . . If you mean the advantage of others, what is absolute advantage and utility in the creation of the world if, as you in the creation of the world obviously was not achieved, whether we suppose that in the beginning the world contained few or many have done as they pleased and God would not have suffered loss. 403 Birds and beasts do as they please, so why should men be singled out 402 his work and that it is only wisely conceived if it is executed in If God had created men without the guidance of intelligence and revelation and left them to follow their own devices they would The Orthodox. Granted that the wise orders and perfectly arranges accordance with his knowledge, and if it does so happen it is not by chance. What do you mean by saying God must have a purpose and it is bound to be opposed and cannot be achieved unconditionally. for discipline?

The Mu'tazila replied: So that men might obey and be rewarded; for the delights of recompense will be greater than would be the delight in (divine) grace and generosity.

Retort. What wisdom and what erudition! It comes to this that God's wisdom in creating the universe is to result in man's pleasure in the reward that he gets for his work being greater than his pleasure in grace that demanded no exertion. Thus we have:

The object of creation is inductive proof (of God's existence). The object of induction is the attainment of knowledge (of God). The object of knowledge is reward. The object of reward is the attainment of a distinction between the pleasures of recompense and gift.

Therefore the ultimate object of a vast creation is not an object of an intelligent person! Could not the Creator create a pleasure by grace greater than a pleasure earned, seeing that all pleasures are His creation?...

The truth is that the question Why cannot be applied to the 404 Creator's substance or qualities or doings, so that no answer need be found.... 'He cannot be asked about what He does, but they will be asked.' Sur. 2. 23.

The Mu'tazila fall into two parties. Those of Baghdad said that 405 philosophically God was bound to do the best for created responsible beings in providing the greatest possible powers of mind and body. All man's afflictions of every kind . . . were the best for him—even eternal punishment was the salutary and (indeed) the best, for if men were released from Hell they would return to forbidden paths. . . . Those of Başra held that creation was a result of grace and favour, without any obligation on God, but if He created intelligent beings and made them responsible to Him He was bound to remove their weaknesses and do the very best for them.

The Mu'tazila maintained that both parties were right because the Creator was wiee, and a wise man does not do anything which can be called in question and must be proved. . . He confers power commensurate with obligation. True power rests in perfect capacity for action, and the purpose of the action is not fulfilled till its reward is conferred. Thus the fundamental purpose of creation and human responsibility is the salutary . . . the highest possible degree of everything salutary is the best . . . Everything that is free from corruption is called salutary, namely that which makes for good in the constitution of the world in the preservation of species in this world, and that which leads to everlasting happiness in the next. The best is of two kinds, namely, that which is nearest to absolute good is 'the best', and grace is the making easy of the good which is the act that God knows a man will obediently perform. In that which is decreed by God there is no grace or act which would make infidels believe. . . .

But these definitions of the Mu'tazila have no intellectual or

ecclesiastical sanction. They are but subjective deductions from this world carried over to the next. In reality these people are anthropomorphists so far as God's actions are concerned.

The Ash'ariyya replied that if there was an analogy between our the best, but human weakness often prevented men. Therefore the analogy broke down. They cannot say that Hell is best for some people, for if God slew them, or bereft them of reason and ended their punishment, it would be better for them. Indeed, if He pardoned and released them from Hell, seeing that He does not suffer from their wickedness, it would be better still for them. Again, if God is bound to do the best, He does not deserve praise or thanks for doing it... Or is the respite given to Satan good for him or mankind? Or allowing the prophet to die?... Again, if God knew that premature death would save a potential sinner from Hell... how can your thesis be

The popular idea of the meaning of takiff is utility (salāh)¹ and guidance (ta'rīd) to the highest degree, which can only be attained by works, so God purposed ill to those he endowed with intellect and responsibility when He knew (beforehand) that they would perish! Wisdom demands that His knowledge should restrain Him from wishing to do so... No father would give his son money to engage in commerce if he knew that he would lose it; or hand him a sword to fight an enemy if he knew that he would kill himself, and the sword would go to the enemy. If he did he would be responsible for the death of his son!

uppeld?

It follows from Mu'tazilite teaching that if God knew that a people would be disobedient to His commands through an apostle, His knowledge would restrain Him from willing their performance. If He knew that men would disbelieve and perish, their well-being would turn Him from His wish. It is as though one let down a rope to a drowning man, knowing that he would strangle himself with it.

reward (for effort), so what is the object of guiding men to miseries? They (the Mu 'tazila) replied that it is better to discharge one's obligations than to be forgiven for failure to discharge them. But this shows ignorance of God... If He had created men and put them in paradise, that would have been good; or if He had created them in the world and then caused their death without a religious obligation that would have been good; or if He had made them responsible to Him and withdrawn His grace would they not have become more energetic and earned a greater reward? So why did He not do that?

NE

TRANSLATION

Let us suppose that there were two infants: the first God cut off prematurely because He knew that he would become an infidel and perish eternally, so that the salutary in his case was premature death; ... the second he allowed to reach manhood and incur the obligation of divine service and he became an infidel and said: 'Why, O Lord, did you not slay me in youth as you did my brother, so that I had not incurred obligation and eternal punishment?' Or, take two other 410 children: one the son of an infidel, one dying early, God knowing that if he lived he would believe and do right; he would say: 'Why didst thou not spare me so that I might have believed and earned an eternal reward?': the other the son of a Muslim who became an infidel.'...

In fine to say that the salutary and the best must be done (by God) would necessitate the death of the infants that God knows will grow into infidels, so that there would not be an infidel in the world; and conversely it would necessitate the preservation of those whom God knows will become believers, so that the world would contain nothing but believers! The doctrine of utility does not fit the facts. As to 'the best' it can be bettered ad infinitum....

The Mu'tazila held views on the subject of pain contrary to al-Ash'ari's. Nothing happens that is not decreed by God. If miseries befall men they are to be judged good, whether they happen spontaneously or by divine compulsion? without the assumption of antecedent deserts.... God does as He pleases whether the sufferer is innocent or not.... The problem of innocent suffering is one that we 411 all desire to have solved.... Nevertheless, some evils like scarification and perseverance in taking medicine have their place.... We often see children and lunatics suffering, and to suppose that the principle of retribution applies to them is to make matters worse.<sup>3</sup> But God is omnipotent in grace and recompense and knows that suffering is salutary. He does what He pleases.

As to Divine Grace we shall find the truth midway between the extreme views of the Mu'tazila and Ash'arites.

The Mu'tazila. Taufiq is the manifestation of signs in God's creation which point to His Oneness. The production of intellect, hearing, and sight, the sending of apostles and revealed books is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These are variants of the familiar story of al. Ash'ari's dispute with his master al. Jubbā'i which is said to have led to his breaking with him. See Ibn Khallikan, Fig., 618, and the Mauziqif, 150, &c.

The rendering of P. (jabran) must be right. For ibitian in the sense given, cf. Avicenna's Najat, p. 94, l. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This passage is difficult. If we could read gharad for 'and, the meaning might well be 'to postulate a purpose in inflicting pain upon them makes matters worse'.

luff, (which) warns the wise against heedlessness, leads them to know God,1 explains laws, distinguishes between forbidden and allowed. This having been done . . . man does not need renewed tauf of for every act: taufiq is universal and precedes action.

Khidhlān is inconceivable of God in the sense of leading astray and shutting the door and veiling men's minds, because divine law would

(muwaffaq) and the 'abandoned' is the same. Power convenient to The Ash'ariyya. Taufiq and khidhlän stand in the same relation to God. Taufiq is the creation of special power to obey and to choose to power, and the power (will) to obey is proper to it rather than to disobedience. Thus taufiq is the creation of power convenient to the action and khidhlän is the creation of power to disobey. As to the signs (to which the Mu'tazila appeal) their relation to the 'aided' opposites like good and evil would be taufiq in relation to good, and obey. It is renewed moment by moment. Every act has a special thereby be made useless and punishment would be an injustice. khidhlān in relation to evil. 412

The middle course. Taufiq is both universal and particular. It is apostles; and in making the path (to Him) easy so that man can have given to all men and to particular individuals. All creatures come within the scope of God's grace, which is shown in the indications (of his uniqueness); in the power to infer the same; in the sending of no argument against God. Particular individuals come within the scope of God's grace which is peculiar to those who know God's guidance, and that He wills uprightness. Beginning from the perfect poise of man's nature the forms that God's grace takes are innumer-413 cf. the apostolic tradition, 'He who is (to be) blessed is blessed in his able. . . . There is the first prenatal impress of happiness or misery;

mother's womb'. Education and environment sometimes upset the natural poise for better or for worse. The second impress is from natural religion (fitra) and seduction. As tradition says, 'God created men with knowledge of Himself, but the devils beguiled them from it'. And, 'Every child has natural religion: his parents make him Jew, Christian, or Parsi'. Man's adult independence and mature intelligence need great support from taufiq. This is where men stumble and God's taufiq is shown in that He does not let a man rely on his own independence and unfettered will (istibdād). Khidhlān means that God does leave him to trust in himself and in his own resources: that is why the cry 'There is no might and no strength save in God' is obligatory at all times. . . . Early manhood fosters the animal prophet used to say, 'O Lord leave me not to myself for the twinkling 414 passions such HB anger and desire; cf. Sur. 16. 53 and 28. 14. . . . .

of an eye." The third impress rests on this state, which may be extended to life's end....

TRANSLATION

tira; sometimes it is the recompense of his unbelief. . . . In fine, he He who listens to the admonitions of the law has his breast opened and receives light from his Lord. That is sharh. He who wilfully mind.\* That is tab' and khatm. But God sets his seal (taba'a) on the darkness because of his unbelief; cf. Sur. 2. 6. Sometimes the sealing and the individual nature are due to native hardness from his original who trusts in himself is in a state of khidhlän, while he who trusts himshuts his eyes to God's signs lives in darkness because he has sealed his self to God's might is in a state of taufig. . . .

given from forbidden things.... Both views are right in their way.... 416 Much the same may be said of 'favour' and 'sustenance'. You can 415 which the law permits; cf. Sur. 2. 255, noting that alms may not be take a universal view and say that every blessing of man in this life and the next is a divine favour, and that 'sustenance' is everything edible, whether clean or unclean food. . . . Or you can take a particular view and say that favour is that which has a praiseworthy result and is confined to religion; cf. Sur. 23. 57; and 'sustenance' is really that Sustenance determines the term of life. Every phenomenon has an end; the lives of animals are not peculiar in this respect. If God wills a thing to end at a certain time it does so end, and none can add to its sustenance or diminish it....

Some say that two decrees are written in the preserved tablet, one tional so that if a man does one thing they are increased and if he absolute as to term of life (ajal) and 'sustenance', the other condidoes another they are diminished; but see Sur. 35.12 and 57. 22.

## CHAPTER XIX

THE PROOF OF PROPHECY, OF THE REALITY OF MIRACLES, AND THAT THE PROPHETS MUST NEEDS BE IMPROCABLE. BRAHMANS and Ṣābi'ans hold that prophecy is impossible intellec- 417 tually. Mu'tazila and Shi'a hold that a rational view of divine grace makes prophecy a necessity. Ash arites and Sunnis hold that it is an intellectual possibility and an actual phenomenon....

Cf. Bahā' al-Din al' Āmili, Mikhlāt, Cairo, 1317, 129. 2, where many such prayers are collected.

tempted to see Avicenna's influence. By Tab' Avicenna (Hudud 13) means specific nature—the nature of the species, not that of the individual pubi'a. <sup>2</sup> Tab' is evidently to be taken as a synonym of khaim; otherwise one would be

<sup>2</sup> This word has already been rendered 'natural religion'. Later writers identified it with Islam. Here it means 'nature'. The philosophers use it of the untrained natural use of the intelligence.

<sup>1</sup> Sc. intimately, not 'ilm merely.

Therefore a miracle is no proof. . . . How can the preacher require to produce it at the time. But if the production of a sign at one time God to perform an act, which is dependent on His will, at a given 418 message itself and there may be other causes for such a conjunction. is a proof of veracity, failure to produce it at another must be proof time? . . . Your own prophet says, 'Signs are the prerogative of God: but what will make you understand that if the signs come they will not believe?' (6.109). Many a prophet when asked for a sign has failed of falsehood....

no intuitive knowledge of the sender much less of the apostle . . . must Again, if the audience asks for delay on the ground that they have and thought demands time. . . . Moreover, some people require longer 419 the prophet grant them time for reflection? If he does not he wrongs them, . . . because knowledge can only come from thought (nazar); than others for reflection, and if he returns to them too soon he may be told to go away again....

How, too, does a prophet know that God or an angelic intermediary speaks to him? Or how does the angel know that it is God who has ordered him to speak?

We utterly deny your stories of the prophets such as turning a rod Again, why do you deny that some of these unusual occurrences are by certain movements. Again, sorcery, astrology, enchantment, the science of talismans, and the worship of spirits and the heavenly How do you know that the preacher has not employed such means as into a serpent, raising the dead, cleaving the moon, &c. Such things are utterly impossible. What proof is there that they happened? due to the special properties of things, e.g. minerals. A man, without any religion, can produce rain by beating stones together, and wind bodies are well-known sciences which produce miraculous wonders. these? Miracles are no proof of the truth of preaching: they merely indicate the power of the doer. Even if they accompany preaching they are no proof of its truth any more than if they accompanied any other act or assertion. You admit that miracles were performed by Him who claimed to be God. But that does not prove that His claim 420

The Orthodox argued that it had been proved that God was the

Creator and absolute lord of all things. . . . He has the power to choose 421 TRANSLATION

ectual impossibility in His doing so. . . . Whether the preaching is a man to communicate His will to mankind so that there is no inteltrue or false must be proved.

veracity. . . . The proof is cumulative: the miracle; its occurrence at 422 priate time by a prophet was equivalent to verbal proof of his The Mutakallimun argued that a miracle performed at the appro-

sometimes works marvels. But the condition is the same. If the 423 dictory.1 If act indicates power it cannot indicate impotence; if plan indicates knowledge it cannot indicate ignorance. Similarly, the claimant's prayer is attested by a sign at the time he asks for it so can be supposed to be a liar, then the proof of veracity is turned into a proof that he is lying, which is absurd because it is self-contraproof of veracity cannot indicate falsehood. This method is better the time of preaching; and its inimitableness....
Another argument of theirs is that as a miracle indicates the power of the doer, and its particular application points to his will and its planning to his knowledge, so it also points by its being an answer to the prayer of the preacher (and not an answer to the claim of the claimant) to the fact that God regards him as truthful. And if God We do not deny that the prayer of a person may be answered and he may afterwards perish miserably; nor do we deny that a magician that the sign points to his veracity and standing with God, and if he answers a man's prayer he cannot be uttering a lie against God. . . . than the former. . . .

with his claim to say nothing of miracles. . . . The prophet said: 'I am 424 ness, Pharaoh's magicians, and Zachariah's dumbness, and it may be Miracles are the prevention of the normal or the production of the abnormal. The first may be inhibiting the voluntary movements of the body while permitting it to retain its soundness and feeling of that we ought to add the prevention of claims to imitate the Quran, seeing that that was within man's power. Some add the inimitableness of the Quran but that had better be avoided. It might be thought that the preventing of people from uttering a challenge like the prophet's belongs to the sphere of miracles, for none can compete the apostle of God to you and the sign that I speak the truth is that customary ease,2 cf. the examples of Israel's wandering in the wildernone will successfully compete with me in my claim'....

I do not say that none will contradict him but that none will rival his challenge and claim. . . . We do not find that any prophet's

I fail to see the application of this argument to the rain-maker, wizard, &c. But see the further discussion on p. 138.

<sup>2</sup> wal-ta'atti must be read, though there is no MS. authority for that punctuation.

TRANSLATION

CHAPTER

challenge was answered at the time it was made.... The case of the ying Musailima is not apposite. For though he wrote to the prophet offering to share the land with him he did not attempt to compete with him in his claim. Had he done so he ought to have said: 'I am the slave and prophet of God. He has no associate; I am the associate of His apostle'. This is a nice point.

porary miracle must either be related to the prophet's claim or to The answer to those who deny the prophets is that a contem-425

[Shahrastāni] We hold that God confirms the truth of His apostles Sometimes He demonstrates a prophet's veracity by making every one impotent to imitate Him, as when He taught Adam the names of everything, or taught Muhammad the Quran and challenged the world to produce its like (2. 29). . . . The names and the Qurānio verses (ayat) remain to attest the truth of the first and last prophets.... by miraculous signs just as He shows men his divinity by signs. Sometimes He teaches by word; at others by deed (e.g. Sur. 2. 28).

Thus, from Adam to Muhammad there is a continuous line of prophets who attest the truth of their predecessors while they prophesy of their successors.

are miraculous in the sight of men as men's actions are miraculous God endowed His chosen messenger with beauties of diction, 426 character, and condition, which are utterly inimitable so that they to the brute creation....

The Şābi'ans and Brahmans . . . must agree that it is proved that by mutual help and defence, and the mutual help and defence are inconceivable save through laws and those laws must be agreeable to God's laws. No living being receives these laws direct from God, nor can He make them himself: consequently reason requires that a law-God can do as He likes in laying down laws and that men's movements are governed by laws. . . . Reason asserts that the human race needs unity in peaceful society, and that unity can only be attained giver should promulgate a law which he receives from God by revelation for His creatures. . . .

God is not prevented from<sup>1</sup> making known the truth of his apostle and from designating a particular person, for that would be to charge for Him in order that He may not be charged with impotence in would be as if he had ordered His servants to know Him and then obliterated all proofs of His existence. You can only confirm by word or deed, and where word is impossible deed is the established way. . . . Such a declaration is not incumbent on God, but necessary Him with impotence and imposing more than man can perform. It 427

<sup>1</sup> The reading of B. and P. 'God is not bound to' (0), presents difficulty.

furnishing proofs or with falsehood in the words of a would-be vice-

The fact that an apostle attributes signs to the will of God is gerent or with not having given men warning....

impotence and ascribes all power to God. Our prophet's distinctive trait was that he did not trust in himself for an instant, nor did he which was divine impeccability subsisting in him,1 constituting his the best proof of the truth of his words.... He owns his personal speak under the sway of passion nor move except with guidance,

You Sābi'ans acknowledge 'Adhimim and Hermes (who are Seth 428 and Idris) as prophets. Do you know that they are veracious because of their teaching and the report (you have heard) or by proof and thought (nazar)? . . . If you say that human apostleship is impossible why do you adopt these two men as apostles ? . . . If you say that they were sages, not prophets, we reply then why follow scrupulously their laws and regulations in doctrine, prayer, fasting, and alms when you are their equal in intelligence?...

denial, for prophecy means only a statement on God's authority that He has sent an apostle. He who denies it is really pretending that he It is remarkable that those who deny prophecy assert it in their is asserting on God's authority that He has not sent an apostle and thus claims apostleship for himself!...

The Şābi'ans admit the apostleship of spiritual beings and pay 429 homage to the seven planets, their temples; they make images (ashkhāṣ) after the form of the temples and venerate them. . . . Monotheists<sup>2</sup> admit the apostleship of mortals and pay homage to their persons (ashkhāṣ); but they do not choose idols for gods nor believe a human and a prophetic aspect (Sur. 17.95). On one side they resemble men: . . . on the other they resemble angels receiving divine sustenance from God; their eyes sleep but their heart does not; the mould may perish but the spirit within is immortal. The controversy that the prophets are divine beings (arbāb). They hold that they have ass existed from the beginning of time (cf. Sur. 6. 78). See further

As to granting an audience time for reflection . . . such as the

<sup>1</sup> Or, perhape, the meaning is 'taking the place of himself'; i.e. submerging his

The homonym is no stranger than the somewhat similar apcounts. It is interesting to find that Ibn Turnlus (p. 42) gives as a stock example of a homonym insan meaning rational animal and graven image.

own personality.

Here Shahrastani means Muslims, but he uses the term Hanif as he does in the long passage in his Milal (pp. 202-51). The choice of this term, which in the Quran tribute to the antiquity of the religion of the Sabi'ans. He implicitly claims for Islam denotes the primitive religion of Abraham in its original purity, is probably a conscious an ancestry equal to that of Sabi'anism.

433 The contention of the Mu'tazila that delay must be granted by a prophet would lead to the interruption of his mission... and a fight between him and the objector who was opposing the spread of his preaching....

eloquence.

As to sorcery.... No reasonable person will deny that wonders occur through sorceries... but such wonders are never free from trickery wrought by actual contact;... a time is chosen, spells are used and preparations made.... In fact there are such exertions of voice and body that the observer sees that there is no question of

434 God attesting the claimant's truth... But when dead and dry bones become a living person he perceives that this must be God's act manifesting his object in attesting the truth of His apostle... He who has a request to make of God and whose prayer is answered knows of a certainty that He who answers him wills to answer him 435 by a special gift and grace. The possibility of the thing having happened by chance or through some other cause does not impair that knowledge. If such things can happen to ordinary persons what of him whom God chose out of all His creatures?...

Objections.

(1) If the abnormal is repeated it becomes the normal. How do you know that the present contains acts that will be repeated in the future and have not already taken place in the past? Do you not hold that the abnormal of the age of takif will pass away¹ at the end of time when all the laws of the universe will be broken in the cataclysmic destruction of all things. If any preacher claimed that such miracles were his doing—and they are abnormal in all conscience—they could not be regarded as humanly possible but are patently the act of God. Yet they would be no proof of the prophet's claims. Thus at the time he hears a prophet a thoughtful man may well wait to see if these signs are repeated, and the hesitation thus engendered may make him doubt whether they are signs of the prophet's truth.

436 (2) The philosophers held that just as such things may happen in <sup>1</sup> O has 'remain'. The meaning is unaffected. If the abnormal is swept away it is an argument against its being a proof of divine action. If it remains as the norm it is not abnormal!

TRANSLATION TRANSLATION

the future they may have happened in the past, or in another part of the earth or through another agency, though they themselves could not do them, so that they are no proof of the prophet's veracity.

(3) If a miracle is a proof and removes all doubt then every one ought to be vouchsafed one. But you say that one suffices for the whole community... and that if a miracle persisted through the ages it would become the norm. But why should we believe in prophets of a by-gone age when we can find no proof of their truth, or why should a foreigner of the same epoch who had not witnessed the signs believe in them?

(4) If you assert that God can lead men astray how do you know that He does not work signs at the hands of a liar and not for a true prophet. He is above advantage or harm. Many a prophet has done his work without seeking a sign . . ., so why need you tie the truth of 437 prophecy to miracles in this way?

(5) If you say that mankind has no other means than miracles of ascertaining the truth of apostles you impute impotence to God. If you say that he has other means why are miracles necessary and why are they a better means of proof?

(6) You claim intuitive knowledge in the case of the evidence of miracles; you claim it for the coincidence in time of the challenge and the miracle; again for the evidence of the intention of the determinant in specifying the particular act; again for it taking the place of oral confirmation; and lastly for its being beyond imitation. Why not claim intuitive knowledge for the claim itself and say that its truth is known intuitively?

You cannot say that the prophet's claim is a report which may be true or false because a similar uncertainty applies to all these aspects, so the claim to necessary intuitive knowledge is vain....

The Orthodox reply:

(1) The normal is not a proof because it has no special connexion with the prophet's claim: the abnormal on the contrary has: either as an accompaniment like the flush of shame or the pallor of fear, or as a special connexion of the action with the claim at an appointed time, which in turn shows the purpose of the divine agent. . . Though the miracle were repeated in the future it could not overthrow this proof, . . for the first connexion and special relation would remain undisturbed.

Some of them say that as miracles are inimitable they can never be normal in the future. But in any case it is only a logical possibility which we have already refuted.

(2) . . . The point of the miracle is its occurrence when the prophet

1 See Chapter I.

TRANSLATION

439 needs it. The possibility of it happening elsewhere or at another time does not annul the proof. . . . He who knows that by the law of nature the Euphrates is water and not blood, and is flowing as it always did although it is a logical possibility that God has turned it into blood . . . does not lose his intuitive knowledge because of the logical possibility of God's action. It is equally possible that pallor does not indicate fear, but if a condition and cause of fear are present it is known intuitively that it is the pallor of fear, not of sickness.

We know intuitively that the ascension, the walking on the water, &c., are contrary to human experience. So if they accompany a prophet's challenge they are a sign and a proof to men though they are not contrary to angelic order. It should be observed that a sign is a proof to him for whom it contradicts natural order. Thus if the prophet made the Jihūn¹ ebb and flow that would be a proof, because it is against natural order though it is usual at Başra; or if he said, 'A sign of my veracity is that God will make palm trees flourish in Khurāsān', that would be a miracle.

of experience are satisfied that a miracle has occurred other people ought not to cling to doubt because men of experience and insight into the nature of things and the lying ways of men are the most prone to scepticism; and if a miracle occurs contrary to their expectation they are most ready to welcome (new knowledge). . . . A prophet must not be expected to go in pursuit of every individual with a special miracle. Once his veracity is established his words bind every one either of his own time in another country when trustworthy tidings reach him, or posterity who hear the report by tradition.

(4) We do say that God leads astray<sup>2</sup> but only in the following conditions: (a) that nothing that He did not know beforehand occurs, (b) that the proof and the thing to be proved are not in opposition, (c) that no charge of impotence can be brought against Him, (d) that a lie cannot be imputed to Him. . . .

would furnish them with convincing proof, if he misled them with that very proof then the result would be contrary to His foreknowledge and that is an impossibility. Similarly, if He said that He would send an apostle to guide a people and he then led astray every one to whom he was sent, truth would become falsehood and that is impossible. A lie cannot be imputed to God because a lie is a state-

<sup>2</sup> I.e. the Oxus.

<sup>2</sup> It is important to bear in mind what grammarians call the 'tolerative' force of the causative conjugation. Obviously the meaning is not always 'leading astray' but 'permits the misleading'.

ment about a thing contrary to the fact, but God knows the fact. If you know a thing you have information of what is knowable about it, and information about the knowable is information of the fact. You cannot have two contradictories in one Knower...

(b)... If a thing proves something it cannot prove its opposite.... To send an apostle, to deprive him of an indication of veracity, to produce a wonder calculated to deceive the masses, to perform a miracle through a liar in imitation of the claims of a prophet—all this is impossible....

Leading astray can be ascribed to God in the sense that He creates 442 error in a person's heart, but if it points to an impossibility (as shown above) it is impossible. God does not do it because of its impossible and contradictory nature, not because it is morally wrong.

(5) Miracles are not the only means of convincing men; it is possible that intuitive knowledge of a prophet's truth could be created for them so that a miracle would be unnecessary. Other accessory indications would suffice for some people but not for others. If a trustworthy man relate something on the authority of one who has received proof posterity are bound to believe it. Even had the 443 prophet failed to produce a single sign the innumerable proofs of his coming in Jewish and Christian scriptures would have sufficed. For this reason his miracles were given to the illiterate! Arabs and not to the Peoples of the scriptures.

(6) Speculative knowledge must rest on necessary knowledge; ... sometimes the two are closely related; sometimes many processes of reason intervene. If we treat knowledge of the truth of prophecy as of the genus of knowledge which comes through contemporary conditions it is of the first class and it may be said: This claimant is either true or false. He cannot be false because miracles occur to support his claim and none can vie with him. This conjunction of ideas results in necessary knowledge of his truth, though at the beginning there was no necessary knowledge. If we treat it as of the genus of knowledge which comes through proof of his being specially designated (by the miracles) as true then the knowledge which results thereby is like that which results from (God's) willing it—for designa-444 tion points to will—and the special designation shows that He wills this special thing.

Prophecy and apostleship can only be postulated when it is admitted that God commands and prohibits.... A prophet without a sign testifying to his truth is inconceivable because the reality of prophecy is true utterance together with a supporting sign.... If a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ummityin. I give the meaning of the word as Shahrastani understood it, following the lead of many of the native lexicographers.

TRANSLATION

prophet without a sign were imaginable it would be as though he had no prophecy. Sometimes the sign is specially devoted to any question which demands it: . . . sometimes it is general indicating the truth all the prophet's words. Sometimes the signs are verbal like the signs (verses) of the Book; sometimes factual like raising the dead. . . . Proof of veracity never leaves a prophet for an instant. This is what

445 is meant by impecability. If that failed, proof would fail, and the prophet's claim would be inconsistent with itself. . . . Prophets are preserved from venial as from mortal sins for if the former are persisted in they become mortal sins. . . .

## CHAPTER XX

446 PROOF OF THE PROPHETIC MISSION OF MUJAMMAD. AN EXPLANATION OF HIS MIRACLES, AND OF THE WAY IN WHICH THE QUEAN INDICATES HIS VERACITY. SUMMARY STATEMENTS ON THE NAMES AND CATEGORIES OF REVELATION. THE NATURE OF FAITH AND UNBELLEF. OF BRANDING (OTHER MUSLIMS) AS INFIDELS. AN EXPLANATION OF THE INTERROGATION IN THE GRAVE. OF THE ASSEMBLY (bash). OF THE RESURRECTION. OF THE SCALE. OF THE RECKONING. OF THE BASIN. OF THE INTERCESSION. OF THE BRIDGE (sivid). OF PARADISE AND HELL, PROOF OF THE IMAMATE. OF THE SPECIAL GIPTS OF THE SAINTS. OF THE PROPHETS ALL OTHER LAWS. THAT MUJAMMAD IS THE SEAL OF THE PROPHETS AND THAT SCRIPTURE IS SEALED BY HIM.

447 THE Orthodox hold that the proof of the prophet's truth is the book said: 'I am the most eloquent of the Arabs.' . . . Compare the finest composition in Arabic with one sura of the Quran, and the difference between them is greater than that between Arabic and other tongues. ... Compare the prophet's own words with those revealed to him, of his truth and a miracle (wrought) for him to the confusion of the poets and orators of his time. He challenged them in vain to produce anything like it (28. 49). . . . If any one wilfully blinds himself to the which he brought (2. 181). This is shown by its eloquence and clearness. Man differs from beast in speech, the instrument of thought (17. 72); the Arabs excel all nations in the beauty, clearness, and ease of their language (26, 195). Equally did the prophet's words excel 448 all others in chasteness, eloquence, and aptness (16. 46). He himself and the difference is as great.... Thus we know of a certainty that what he said was revealed to him, and what he revealed was a proof truth the Qurān still challenges comparison, running its course like 449

the procession of night and day.... After more than four centuries men have failed to imitate it, despite the literary genius of that age.... Such a proof of inimitableness should suffice us.... Each sura 450 has its own excellence:... sometimes there is one story which is complete in itself but is repeated in other words in another sura, notably the history of Moses in suras 7 and 20.

When the Arab orators perceived the beautiful language of the Qurān they exclaimed, 'This is nothing else than sorcery' (5. 110).

Again, the contents of the Qurān with its marvels of wisdom, such as no philosopher can equal, are proof of its inimitable character and the character of him who brought it, especially when it is remembered that he was an orphan without learning or even knowledge of letters. . . . If pure revelation did not tell him these things whence did he gain his eloquence? Whence the stories of former apostles and prophets seeing that he had never heard of them from any one nor 451 studied histories and traditions? Whence the prophecies of the future, e.g. of the downfall of the Byzantine empire?

The laws and ordinances of the Qurān, religious, social, and political, are an obvious miracle.... He who reads the revealed books of the Law, the Gospels, and the Psalms¹ perceives the plain difference between them and the Qurān. For all the intellectual truths and religious ordinances which they contain the Qurān enshrines in plainer language and greater particularity....

In a word the Qurān, so far as the forms of the words themselves and the ideas they express are concerned, is inimitable, and its meaning is marvellous. It is a plain proof of its own true nature and the truth of him who challenged mankind to produce its like.

The foolish say: ""Qurān" means that which is read while accord-452 ing to you that which is written is an eternal quality." The eternal cannot be a miracle and in the sense of reading it is the act of the reader. A creature's act cannot be a miracle. If you say that God creates it at the time without the prophet acquiring it it may be replied: Then in what substrate does He create it? In his tongue? But sounds resident in the tongue are within a prophet's capacity whereas a miracle is not. In another substrate, tree, tablet, or mind of an angel? Then the miracle is that created thing, not the prophet's utterance, so we do not hear a miracle and what we do hear is not a miracle!...

Again you say that the inimitable nature of the Qurān is its language, its chaste expression, its arrangement, and its eloquence. Are these miraculous individually or collectively? You seem to differ as

 $<sup>^{1}</sup>$  This is certainly the meaning that Shahrastani gave to Zubür, though it had a wider meaning in old Arabic.

tion or in its all embracing eloquence. Again you differ as to whether Obviously the miraculous<sup>1</sup> must be plain to everybody, otherwise it the language or the expressions or the arrangement are wonderful. . . . to whether the Qurān is miraculous in resisting all attempts at imitais not a miracle. . . .

the latter expresses it with his tongue (69. 40 and 57. 5); and (d) the from which Gabriel read them to the prophet so that he heard them Gabriel was the revealer, as was the prophet, and as we are when we recite it, but Gabriel's revelation was an indication of the truth of the prophet.<sup>3</sup> As the camel was concealed in the rock and revealed at the preaching of Salih, and so the revelation of the miracle was conjoined with the prophet's challenge, the revelation of the miraculous is like the creation of the miracle as a proof of veracity,4 a nice point arrangement which is peculiar to itself. And (b) God creates in the is that which the inner consciousness embraces and is described as being in the breast (75. 16); and (c) God creates the speech in the ideas to be expressed may have been created in the preserved table from him as one hears them from us. The miracle is the speech and Quran is a miracle. The recitation may be said to be a miracle because (a) God creates its words in the tongue of the reciter without so that it is purely God's act and he manifests its inimitability in its prophet's soul an ordered speech to which his tongue gives expression: the movement of the tongue is in his power, but the miraculous speech angel's heart² or tongue and he conveys it to the prophet's heart, and the creature can be inimitable. There are several ways in which the his having power over them and moving his tongue by his own power, The Orthodox reply. Neither the eternal nor the thing acquired by that should be noted. 453

We can learn poetry that we have heard or read until its form is 455 own but the composition is not in our power. . . . The impression in impressed on our minds so that that which is heard and learnt is our the soul is like an impression in fine dust. The form of the poetry received revelation as dust receives a print. The print itself is not remains however many impressions are made. The prophet's mind his but owes its origin to God: thus its existence is miraculous.

The word of God appeared in words, consonants, and vowels, though it is one and eternal, just as Gabriel appeared in persons. bodies, and accidents though he is in himself another reality (verity)

<sup>3</sup> Or, with P., G's revelation and our revelation were to prove', &c. The text is natused.

<sup>4</sup> The MSS. differ considerably here.  $^{\rm 1}$  It will have been seen that the significance of 'miracle' in the Western sense is not always present in mujiza, which means 'disabling' (sc. attempts at imitation). Therefore any one who thinks that the Qurān can be equalled in any aspect mentioned fore above would not regard it as a 'miracle'.

a corporeal reality in a certain person because a change of persons is impossible. If it be argued that one reality was annihilated and another came into existence, then the latter was not Gabriel, so that ma'nā) appears in words ('ibārāt) or a spirit appears in a person. Arab was the 'person' of the angel. The Quran (6. 9) illustrates this prior to person. It is not to be said that his reality was changed into it must be said that Gabriel appeared in it (the person) as the sense Thus as the words are the 'person' of the sense, so the form of the in the words 'Had we made him an angel we should have made him w man'. Thus must the words of the Qurān be understood.

We will now explain the literary excellences of the Quran and the 456 day when the heavens shall move (tamūru) and the mountains leave plant, or animal, or the whole universe. But if a special subject is better than haraka. Maur denotes the light movement of a light body and is thus peculiarly appropriate to the heavens while the heavier word goes with the mountains. How bald the common words for terms used thereof: a word may be used in the widest possible sense intended the movement is denoted more particularly; cf. 52. 9, 'the their place' (tasiru). Maur is a choicer word than sair, and both are moving and going would be. The passage is an example of purity as when we say 'the body moved' (taharraka). It may refer to a mineral, faṣāḥa) and chastity (jazāla) of diction.

grees from ordinary intercourse, correspondence, orations, to poetry 457 which demands the greatest ordering of words, and is called nazm as opposed to prose. If fazāha, jazāla, and nazm are present the word Order (nazm) means context and arrangement. It is of varying debalagha can be used because the speech has reached (balagha) per-

accurate, and good. The Quran surpasses the literature of the Arab 458 To define the terms more nearly: Faşāḥa is the expression of what the speaker desires to express in distinct and correct terms. Jazāla explains the meaning in the most concise way. Sometimes the two in a few words. Nazm is the arrangement of the words in relation to are found together; cf. 2. 175. Sometimes many ideas are contained each other. . . . Balāgha unites all three if the meaning is plain, in all these aspects.3...

The Mu'tazila hold that reflection was necessary before revealed 460 religion on the ground that the reasoning man is conscious of two 461 impulses, one inviting him to think so that he may know his Maker,

The influence of Christological controversies is plain.

Or (Rodwell) 'sa a man'.
 Here follows a number of examples of Quranic eloquence which I omit. They are not necessary for an understanding of the writer's argument.

TRANSLATION

The perverse argued that the term apostleship and the claim 'I am the prophet of God' were unintelligible. Is apostleship an attribute in his (the prophet's) essence by virtue of which he can convey God's orders to men, or is it God's statement' He is my apostle'? If the first what is the reality of the attribute? If the second it is inconceivable that God should speak to a man. A man hears the vowels and consonants of speech, but according to you God's speech is not thus.

462 ... The idea of angels in bodily form speaking to men is unintelligible and not susceptible of proof. The descent of the angel and of the Qurän is unintelligible ... and the ascent to heaven of a heavy body is impossible, so that the whole of his preaching of resurrection, balance, basin, &c., is false.

The Orthodox replied that apostleship was not an attribute of the prophet himself nor a rank that any could attain by knowledge or effort . . . but a mercy vouchsafed by God (14. 13, &c.).

natural perfection and moral beauty before his mission, for he became worthy of his calling thereby (3. 153). . . . The prophet's person was They are the means by which we approach him, the doors of his mercy and the cause of his kindness. . . . When they were at the [Shahrastāni] The prophet's soul and body (mizāj) did not lack mercy personified and his apostleship was mercy and kindness to men (21. 107). Prophets are God's kindness and proof to his creatures. height of their physical and mental powers at the age of forty God revealed His book to them by an angel. . . . The angel did not assume 464 a body in the sense that a subtle body became gross in the way that thin air becomes a dense cloud as is popularly supposed, nor was his real nature annihilated and another brought into being, nor his nature changed to another: all this is impossible. But luminous substances (jawāhir) have the peculiar power of appearing in whatever person they wish (19. 17 and 6. 9). There is no parallel in this world except the relation of our souls to our bodies.... 463

Do not you Sabi'ans believe in the revelation of the spiritual to the corporeal and assert that every spiritual being has a temple in which he appears, . . . and every temple in the upper world has a person in the lower world in which he appears? . . . You have chosen images for gods, they being the manifestations of the temples which 465 are the manifestations of the spiritual beings. . . .

[Ṣābi'ans] We, O Ḥanifs, believe in created spiritual persons of choicest spiritual substance, related to those spiritual substances as light is to light and shade to shade.

then is a whole, the essence of the parts. That whole in its complete- 466 17. 95). Through the first he received the revelation, through the revelation. The nearest parallel is a sleep in which one goes into a [The Orthodox] The prophet had two sides, human2 and apostolic second he transmitted his message. Revelation (unhy) is the immediate transmission of one thing to another. Every intelligent form which he receives through his spiritual side from the angels whom God sends to him comes in a moment as a form appears in a mirror. This is versation which would fill volumes, and all this in a moment's light ness belongs only to him whom God chose for his apostleship. Part garden, feasts on its fruit, bathes in its water, and engages in consleep. The factual and verbal forms from the world of ideas coming through sleep do not demand the time and arrangement required by the wakeful state but fall into the seer's mind in a moment making an indelible impression. . . . Thus a true vision belongs to prophecy as do gentleness, patience, and moral rectitude. The office of prophet of it has belonged to his righteous servants. . . . To the whole none can attain by merit (kasb) or obedience....

The descent (nuzül) of God's speech means that the angel brought it down. 'Descent' need not be taken literally, but metaphorically.... The 'descent' of the eternal speech means that the signs (verses) which prove it came down. [Here follows a repetition of the argument: divine king—commands—agent to announce them—credentials.]

We must believe in all traditional revelations since the truth of the 467 prophet has been established. . . . If they cannot be proved we must accept them. The impossible is plainly recognizable. We know that the true and faithful one would not assert the impossible so the right meaning of his words is to be sought for. If we have found it, it is of God's grace: if not we believe in the literal meaning and leave the inner meaning to God and His apostle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The language of the original (which I have summarized) is surprisingly strong.
<sup>2</sup> The singular here suggests that only Muhammad is in the writer's mind, though to reverts to the plural again.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> There must be some mistake here. The speakers are the Sabi'ans as the address to the Hanifs shows. P. has itake nd B. itake itum. The Muslim reply begins with the discussion of the nature of the person of Muhammad but the words qala ahlu'l-haqq or their equivalent have fallen out.

<sup>\*</sup> Lit. 'carnal'. This passage has several parallels on p. 233 of the Milal.

TRANSLATION

since God can confer life a second time as he did at first, . . . as he be punished, for their happiness is in their thoughts and their thoughts? are only (possible) through their instruments, and these only exist if dom in giving every soul its proper share of perfection according to its works. To deny it is to confine the assembly to one or two souls in every age . . . and to hold that every soul is punished. . . . The order of souls in this world remains; and when the soul leaves the body either the order ceases so that the wise and the fool are equal, or the order is confirmed. To deny a bodily resurrection is to deny rewards and punishments and leads to many contradictory theses quickens the earth after its death every spring. . . . If individual souls are separated from bodies and are not independent 1 of bodily instruments in their thoughts, they must need bodies, otherwise they would they (the bodies) return with their works as they were<sup>3</sup> (on earth). To hold that bodies are assembled again is to pay due regard to wis-The assembling of bodies and the resurrection. No religion speaks more plainly than ours on this subject. . . . The philosophical theologians believe that the spirit survives after its separation from the body and since the assembling of bodies is possible essentially and is prophetically attested it must be declared true without asking how 468

The question in the grave is attested by sound tradition in many embodied spirit nor to a body such as we see. . . . If the angels asked about belief alone, the spirit could reply; but if belief and word and deed were inquired of, the body in its proper form would have to be assembled. But the question about a man's God, religion, and prophet would require the exercise of a living man's thinking and speaking parts. If the man be unconscious like a sleeper or a drunkard it is possible that God may quicken the organs of thought and speech so that the question can be put to them. . . . But God knows best. places. It is best to regard it as being addressed neither to a diswhich we have dealt with in a Letter on the Future Life. 469

The scale. This is attested by Sur. 4. 18. Opinions differ as to what it is to weigh, whether bodies, or a writing containing men's good and evil deeds. . . . However, it is best to say that everything terrestrial has a fitting scale: the scale of the ponderable is the ordinary scale of weights; the scale of dry weight is the gallon, of length the cubit, and no on; and the scale of deeds is what is suitable thereto. God knows best about what He means. 470

The basin and the interession are to be taken literally. The basin is like the rivers in Paradise. He that drinks of it in the Resurrection will never thirst.

Or, perhaps, 'with their former activity'.

2 Add with P.

has moved the pillars of his faith by departing from obedience; cf. 4. 471 18, &c. The Quran speaks of no intermediate place between heaven damned, an object of wrath who cannot enter Paradise. . . . In a The Mu'tazila say that the intercession is confined to obedient means praiseworthy characteristics for which the believer (mu'min) believers, for according to them the unrepentant sinner is eternally state of sin he has no right to the name of faith, because faith  $(imar{a}n)$ deserves praise and credit. The sinner does not deserve praise, for and hell, so that they must go either to the one or to the other.

God and obeyed Him except in his refusal to prostrate himself to The Khārijites went further and damned a man who committed a mortal sin on the ground that Satan recognized the existence of

The Murjites held that faith is confession with the mouth and an undertaking though it be not supported by works. Disobedience does no harm where there is faith, and obedience does no good where there is unbelief.

and that was all. A liar and a hypocrite could be a believer: not a They said it was a bare assertion, namely a confession with the tongue, The Karrāmiyya went furthest in reducing the content of faith. believer in their sight only, but in God's sight.

The Ash'ariyya said that in ordinary language faith meant 'con- 472 fessing the truth of'; and the law had established that that was its meaning.

knowledge<sup>1</sup> and which when uttered became confession with the congue. Performance of the fundamental duties of religion is also a Al-Ash'ari gave a different answer about tagdiq. Sometimes, he of the Creator, sometimes a mental speech which contained the said, it was knowledge of the divinity, pre-existence and attributes kind of tasdiq. . . .

fundamentals he must not be regarded as an absolute unbeliever but 473 were true, a teaching of al-Ash'arl. The measure of faith is the and no partner in His works and that Muhammad is His apostle.... a victim of error and innovation. His judgement rests with God as The idea subsisting in the mind is the root whence faith is to be inferred: confession and works are indications thereof. Some of his collowers said that faith was knowledge that God and His apostle universal obligation to witness that there is no God but Allah Who reigns alone in His kingdom and has no equal in all His attributes If he dies in this belief he is faithful in the sight of God and man.... If he belongs to a school which compels him to oppose any of these to eternal or temporary hell-fire.

1 fides implicita?

the two assertions of the shahada and that he would not accept a statement with mental reservations. He called such people hypocrites and the Qurān denies them the name of believers (2. 7). . . . Al-Karrami asserts the contrary. It is certain from what has been said that mental acceptance is fundamental because verbal acceptance is only the expression of the state of the mind. . . . Inward attestation 474 suffices if outward attestation is impossible. . . but good works are an obligatory sequel to faith.

The Murjites divorce works from faith to the point that they say a man is none the worse if he cannot produce one act of obedience. The Wa'idiyya, on the other hand, say that one act of disobedience involves eternal damnation. Both schools are to be rejected.

The first abrogates the commandments and would lead to the destruction of society. . . . If neither obedience nor disobedience matters there is no point in commandments at all. . . .

The second abrogates Qurān, tradition, and catholic belief and excludes divine forgiveness and leads to despair. The Qurān distinguishes between faith and works: 'Verily they that believe and do good works'. Faith and works have their own special nature. If they were identical it would follow from what the Wa'fdiyya say that an impeccable prophet would be the only believer in the world! It would also follow that no one could be called believer until he had displayed every possible virtue and thus the word (in a particular case) would have no present application but depend on works to be done in the future! These people might be called the Murjites (postponers) of faith from works while the former class are the Murjites of works from faith.

Certainly works are not so fundamentally bound up with faith that it can be said that the absence of them involves virtual excommunication in this life and hell-fire eternally in the next. Nor are they so distinct from faith that it can be said that the absence of them is blameless in this life and does not deserve punishment in the next.

To say that obedience cancels disobedience is no better than the converse. Those who say that a mortal sinner will be in Hell eternally though his punishment will be alleviated because of his confession of faith and off-setting obedience, are opposed by the Murjites, who say that he will be in heaven eternally though below the rank of the obedient because he has been obedient in other things. But if obedience is cancelled, how can it alleviate, and how is alleviation conceivable in eternity? And how is an eternal sentence for a temporal deed to be justified? If a man has been an unbeliever for a century why is it intellectually justifiable to send him to hell for ever? If a

man steals a hundred dinars is it right to take two hundred from him? You say it is in the belief that if he lived for ever he would for ever disbelieve. But belief that he would do is not the same as belief that

Logical justice and the sacred law agree that if a man confesses God in his heart and speech and obeys Him in part and disobeys Him in part he deserves praise and blame in this life and in the world to come. Is he to be rewarded first and then punished eternally or vice versa? The first is inconsistent with grace and justice, I for the compassion of God is wider than men's sins and His grace inspires more confidence than our works. . . . Faith and knowledge (of Him) in justice and reason are more worthy of an eternal recompense than a temporary disobedience. . . . The prophet said: 'My intercession is for the mortal sinners of my community'. . . .

It is a mistake to give a particular application to verses of a univer- 477 sal character. To 'transgress the laws' means all the laws, and none can do that but an unbeliever. 'He that kills a believer intentionally' means 'thinking it right to kill him', because none but an unbeliever would kill a man with absolute intention...

The imamate does not belong to dogmatic religion but its political 478 importance demands that it should be understood.

Most traditionists of the Ash'arites and lawyers, the Shi'as, the Mu'tazilites, and most of the Khārijites believe in the necessity of the imamate as a command (fard) from God. The Sunnis said that it was a duty (fard) which all Muslims must carry out.

There must be a leader to administer their laws, protect their country, see to their armies, divide their spoil and alms, arbitrate in disputes, punish wrongdoers, appoint officials. The imam must warn sinners and bring them back to the right path, and take steps to cleanse the land of error with the sword.

The institution of the imamate is attested by catholic consent from 479 the first generation to our own day in the words: 'The earth can never be without an imam wielding authority.' When Muhammad died none contested Abū Bakr's statement that a successor must be appointed, and all know the story of 'Umar's homage to Abū Bakr. When the latter died it never occurred to any one that an imam was not indispensable. 'Uthmān and 'Alī were next chosen. All this 480 goes to prove that the first generation unanimously agreed that there must be an imam. The office has gone on from then till now either by

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is interesting to notice how the ideas of righteousness and divine grace have found a footing, while the notions of abstract justice and wisdom as principles active within the Godhead have been excluded.

This passage, save for a few additions, is identical with al-Baghdadi's Uvill, p. 271.

CHAPTER

Is the appointment of a particular imam founded on scripture or catholic consent? People differ as to whether a particular person or his (necessary) character is founded on scripture and as to whether catholic consent means every one's assent or only that of competent people.

Those who hold that *ijmā*' is the basis say that the scripture does not indicate a particular imām. If it did the people would be bound to obey him. There are no means of identifying him by reason, and if 481 tradition were trustworthy every Muslim would know intuitively that he must obey him as a matter of religion just as he must say the five prayers, and they would not offer to another their homage and *ijmā*'.

It cannot be that people would keep silence if there were a clear utterance from the prophet, especially in the days of Islam's purity. If a person were named he would be bound to lay claim to the imāmate and if he were denied his right and remained quietly at home the injustice that he was suffering would be apparent. But there is no record of any one having claimed the office by virtue of a prophetic attestation (nags).

The Najdite section of the Khawārij, and the Qadarites like Abu Bakr al-Aşamm, and Hishām al-Fuwaţi hold that the imāmate is not obligatory in law so that sin is incurred if it is not established. On the contrary it rests on the conventions of society. If men behaved 12 justly and did their duty there would be no necessity for an imām. One man is as good as another in religion, in Islām, in knowledge, and in private judgement (ijtihād). They are like the teeth in a comb—a hundred camels but no good mount. There is no necessity to obey a man like oneself.

If obedience to one man were necessary it must rest on the prophet's word (and you have shown that no one man was designated); or on the choice of those exercising private judgement. It is inconceivable that every one should choose the same person, and such a thing has never happened. If choice rests on private judgement and that rests on every intelligent person's resolving his hesitation we see that what is by nature a matter of dispute must still be controversial when a verdict has been given. We should expect the first caliphate to display (unanimous) agreement, the primitive age being the standard in law, and the persons most worthy of credence the Companions, and the most trustworthy of Companions the Muhājirūn, and Abū Bakr and 'Umar the nearest to the prophet. But the facts flatly contradict this

<sup>1</sup> I have omitted a good deal here.

expectation. The Anṣār put up Sa'd as Amīr and had it not been for 'Umar schism would have occurred.

The dissension between the Umayyads and 'Alids and the rival 483 claims of 'Abbās all point to the absurdity of the claim of *ijmā*' in this most important of matters. Indeed it proves that *ijmā*' cannot be used as an argument in any matter.

Further, they argued that the appointment of an imām was a logical contradiction because (a) the chooser laid down the law in setting up an imām, so that the imām obeyed him by becoming imām; and (b) any independent thinker could oppose the imām when the imāmate was being established in any question. All this shows 484 that the imāmate is not binding in law. If circumstances call for a leader by general consent<sup>1</sup>he could be appointed on the condition that he acted justly always, and that he could be deposed for tyranny as 'Uthmān and 'Ali² were. 'Uthmān was deposed and killed for his refusal to abdicate and 'Alī they deposed and fought for accepting arbitration.

The Shi'as hold that the imamate is binding in religion, logically and legally, just as the prophetic office is logically and dogmatically. Their appeal to logic is that men need a leader whom all must obey to preserve law, order, and religion, just as they need a prophet to give them laws. The need for the preservation of law is just as great as the need for its promulgation. If the first is necessary—be it of

God's grace or man's reasoning—so is the second.

Their appeal to dogma is based on Sur. 4. 62 'Obey God and the apostle, and those of you who bear rule', and 9. 120 'O believers . . . 485 be with the truthful'. If there were none who must be obeyed how would it be incumbent on us to 'be with them'? You can't say 'Be with so-and-so' when there is no such person. Since the world must hold an absolutely truthful person his impeccability is established. By impeccability we mean truth in all his utterances, for such a man is righteous at all times.

We are bound to respect the good faith of the Companions and to realize that the prophet knew men's need of a rallying-point against lawlessness and disorder, and that they needed some one to meet the wicked with sword and argument more than they needed instruction on how to wipe their shoes and so on. It is inconceivable that instruction on such matters should be given and nothing be said about the most important of all matters. If men could ask why a 486 prophet had not been sent to them (20. 134) they could also ask the prophet why he had left them without a properly appointed successor. Prophets were sent to deprive men of arguments against God, so why

<sup>1</sup> ijtihāduhum, the private judgement of Muslims, not ijmā'uhum.

The scribes add mechanically 'May God be pleased with them'.

should not the prophet have designated the imam so that there should be no argument against him? If you say the prophet knew men's need and did not provide for it you disparage him: if you say he did appoint a successor but they did not follow his instructions you disparage the Companions.

But you are on the horns of a dilemma. Either you must say that the matter was left to the people at large and it was entrusted to those with independent judgement so that individual competence or otherwise might be apparent and (thus) the learned became the stewards of the law and religion; (in which case) why was not the matter subject to the independent speculation and judgement of the learned? Yet God did not send apostles to warn them in order that individual competence might be apparent. Why did not the Companions take this view, not labouring to designate an imām when the prophet had been reticent.

Or you must say that the matter was not left to the people at large, or for deliberation. In that case you are committed to the theory of a designated imām. But there is no text except in the case of those who claim a text. And as for those who do not claim a text how can they be designated by a text!

The difficulty arises from the Imamites' evil view of the Companions and the forging of traditions attributed to the apostle. We cannot deal with such nonsense here. Of a similar character are the extravagant claims of the Zaidites.

The Sunni's reply to the Najdites. The law¹ determines for us what is incumbent on us; the *ijmā* of the community reveals the obligation. The dispute that you mention about the appointment of the imām is the strongest² argument for the imāmate itself, for if the office were not essential they would not have begun to quarrel about it.

As to your point that ifind' is inconceivable in reason and impossible in fact, two people can agree in an opinion and if two why not three or four and in short everybody, so that it is a logical possibility. In the first generation ifind' was a fact. When the Companions agreed on a matter it was because of the existence of a hidden nage. Ifind was regarded as a proof, because the Companions rebuked those who as reted contrary to it.... Your contention that the imamate of Abū Bakr was not the will of every one is wrong, for all the Companions did him homage, though 'Alī was busy at the time with the burial of the prophet. When he saw what had occurred he also did homage to Abū Bakr.

It is not true to say that the vote of an individual in the election of an image confers authority ipso facto on the voter, because his authority rests on an explicit or implicit word of the prophet (nass). He is the seat of authority and ijmā' merely makes that authority explicit.

It is true that any independent thinker may oppose his imām in certain matters, because one such cannot bind another, but such opposition must be confined to matters not governed by ijmā'. We may compare the opposite policy of Abū Bakr and 'Umar in dealing with the property of rebels. Many instances of conflict between 'Umar 490 and the Companions may be adduced; but that is because they are not impeccable and may fall into error and mortal sin as well as mistakes in private judgement.

It is logically possible that a perfect people would not need an imam, but in real life men only behave properly when subject to fear and severity, and it is the imam who terrifies the wicked with the

As to the Shi'sa we agree that God has commanded us to obey our rulers and to follow the truthful, but the point is whether such people have been designated by name by the prophet or designated by imā'. The first cannot be substantiated as there is no evidence; and it is inconceivable that people would be silent on so important a matter, especially when it is remembered that Abū Bakr produced a saying of the prophet's that the imāmate belonged to the Quraish at the time that the Anṣār laid claim to it. If such a saying existed 491 in favour of the Hāshimites it would have been produced to allay strife, for the quarrel between Anṣār and Quraish is the same as that between the Quraish and the Hāshimites and the Lāshimites and 'Ali.

It is remarkable that the tradition granting the imamate to Quraish was not generally accepted (mutavatir); had it been so the Ansar would not have claimed a share in power. If they followed an unauthentic tradition what must our opinion of them be? If it is objected that 'Umar admitted the claims of non-Quraishites in his saying 'If Salim, client of Hudhaifa, were alive I should have no hesitation about him', and you assert that there is no text authorizing the imamate in spite of the tradition that 'the imams are of Quraish': then what is your answer to one who says, If tradition appoints Quraish, why not the Hāshimite Quraish? Again you say that originally there was a latent (thubūt) tradition (mags) and you connect the decision with ijmā': then you say that ijmū' contains a tradition

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Variant 'revealed tradition' sam'.

 $<sup>^{\</sup>circ}$  In view of the fact that Shahrastain generally uses 'alö in this context in the sense of pro (as does al-Ghazāli also) the true reading must be adalla.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is a word which it is difficult to translate. Nage means an explicit statement in the Quran or in canonical tradition (hadith). Its significance is further limited by

CHAPTER

Answer. It is not apparent that 'Umar admitted the rights of non-Quraishites, because Sālim was counted as a Quraishite: that is why 'Umar had no doubt about him; moreover, the prophet had testified to his faith and works. Certainly there is an implicit tradition in 492 iymā'; for if the imāmate is only established by iymā', and iymā' only by naṣṣ, then the imāmate rests only on naṣṣ¹. This implicit naṣṣ may be a naṣṣ about the imāmate, or that iymā' is itself a proof. Both possibilities are open. We cannot claim a plain naṣṣ for Abū Bakr, but as eye-witnesses it may well be that his contemporaries became certain about that which was obscure.

*ljmā*' is only a proof because those who agree in an opinion are free from sin, unbelief, and error; if that is possible of individuals then the impeccability of the community is so likewise. The judgement of the assembly is like a tradition coming from many guarantors. The cumulative force of such may be compared with drunkenness resulting from many drinks [one having no effect]. The passage you quote from 9. 125 points this way.

It cannot be said that the prophet was ignorant of the subsequent fate of the imanate seeing that he told his companions of wars and 493 troubles and the anti-Christ. Probably God told him of those who would follow him but he did not convey the information to others because he had no command to do so. Had he been so commanded there would certainly have been a plain statement on the subject of the succession.

If it be argued that the tradition of what happened at the pool of 494 Khumm² is an explicit statement in 'Ali'sfavour you must set against that the tradition recorded by Muslim in his Sahih in favour of Abū Bakr, 'Umar, and 'Uthmān.

495 If it be argued: The (only) wise way to appoint an imam is by an authoritative text and not election because he must have such special qualities as impeccability, knowledge, wisdom, bravery, and justice towards his subjects, and there is no scope for private judgement in such matters; and that they are only to be discovered by an oracle from the prophet which comes to him from God—for the choice of an imam for his outward graces may be to countenance secret atheism

convention to a particular meaning and no other. This is generally the sense in which the Mutakallimin use the word. But sometimes it means a statute (based on the foregoing text or translation) or an evidence or proof.

<sup>1</sup> See preceding note.

<sup>2</sup> See Goldziher, Muhammedanische Skudien, ii, p. 116.

and denial of God and His apostle, the frustration of law, a corrupt interpretation of the Qurān, and the imputation of lies in sacred matters—we remember the crimes of the Umayyads against God and man.

TRANSLATION

Reply. Words indicate a man's intelligence, good deeds his kindli- 496 ness, skill in war his polities and bravery. Thus an imām's acts show whether he possesses the qualities you assert to be necessary. If he does not he is deposed. What you say about the Umayyads is true, save that it is not inconsistent with the imāmate according to those who hold that it is possible for the imām to do such things.

Question. Then what virtues must he possess to be worthy of the office and how many electors are necessary to form a quorum?

Answer. He must be a Muslim, a Quraishite, of active intelligence, a far-sighted administrator, a man of vigour and competence. Doctors differ as to how far more or less is required. Some hold that the homage of one just man is a valid election, some demand two or the whole of the intelligent section of the community. But these and other similar questions are outside the range of this book and must be studied in the books devoted to them. I charged myself with the task of solving difficulties in intellectual matters not with matters 497 dependent on tradition.

The miracles of the saints are intellectually possible and traditionally guaranteed. God's greatest miracle is to make good easy and evil hard for his servants. . . . We are bound to believe the miracles recorded of the saints, e.g. the story of Bilqis' throne (27. 40); and of the mother of Moses and the mother of Jesus, and others beyond number. Individually these miracles might not be credible but their cumulative testimony is proof that the miracles happened at the hands of the saints.

It is important to remember that every miracle (karāma) wrought by a saint is an overwhelming proof (mu'jiza) of the prophet whom the saint follows. The karāma of the saint never impairs the miracles of 498 the prophet but strengthens and confirms them. . . The prophet said that Islām would have its Abraham and its Moses (cf. 43. 57). The law and religion of Islām are the noblest (5. 5) so that a Muslim is necessarily nobler and more honourable than the adherent of any other religion, because laws and religions are the garments of souls and spirits. What greater guerdon is there than a criterion between true and false (8. 29)? What greater miracle is there than the gift of the prophet's love promised in tradition, and the promise that if we knew God as we ought we could move mountains? When it was said 499 that Jesus used to walk on the water the prophet said that if he had been more certain (of God) he would have walked on the air.

TRANSLATION

The Doctrine of Abrogation is akin to this subject. Islām abrogates all previous codes of which it is the perfection. Muhammad is the seal

of the prophets, and with him we seal (this) book.1

Some of the learned say that abrogation is the withdrawal of a udgement after it has been made: others that it is its terminus ad

The Jews say that it is the abolition of commandments which have utterances. If one of us ordered a slave to do something and then thing he had not expected had occurred, or he had regretted his first order. Such propositions are impossible of Him to whom nothing in been given to men and that is impossible where God is concerned, for stopped him from doing it either at once or at some future time that would indicate that the matter appeared different to him, i.e. someit would imply that He changes His mind and regrets His (previous) quem, a sort of time limit to that which is apparently for all time. heaven or earth is obscure.

this meaning does not apply here; and (b) the impossible when it produces the absurd, e.g. contrary to what is known. Here there is to Him (cf. 29. 48) and this is impossible of God who is omniscient. He does not abrogate laws because of something He did not know when He gave the laws; (2) regret at what has happened as when a man sees This, too, is impossible with God, for as we have explained His acts Reply. The impossible is of two kinds: (a) the impossible per se, no absurdity which abrogation produces save deeming right (badā') and regret. Badā' may be used in two senses (1) the thing appeared that something he has said or done would be better unsaid or undone. are not governed by purpose. Thus abrogation does not point to e.g. the union of black and white in the same place at the same time; repentance and we see that abrogation is not impossible logically, and its actual occurrence in the law is the best proof of the same. 200

Abraham and many of the prophets in time. Were they bound by the There is no doubt that Moses came after Adam, Noah, Hud, Şalih, law of Moses or only by some of it? If by all of it then he did not found the law; he only confirmed an existing one. If he only laid down one law other than their's the first was abrogated by his law, or we may say the time of the first expired and the new one came into being and abrogation was established. We have only to think of marriages with sisters in Adam's time; circumcision on the seventh day which was not practised till Abraham, and so on, to see that abrogation is no innovation. 501

tions which belong to actions as if they were attributes of them, nor 502 are actions to be classed as good or evil, nor does the law-giver cause The solution is that lawfulness and unlawfulness are not predica-

<sup>1</sup> These words show that the chapter on atoms is not an integral part of this book.

man from his pre-embryonic beginning to his full stature we see that 503 But the predications (of right and wrong) belong to the speech of the law-giver.1 Thus the predication is verbal, not actual; legal, not intellectual, and one can abrogate another: e.g. divorce abrogates conjugal rights. If contemporary law is subject to constant alteration to meet changing conditions why is it impossible that laws given to one people at one time should be abrogated elsewhere at another time? The law corresponds to actions; and the active changes of death and life, man's creation and annihilation, sometimes gradually, sometimes instantaneously, correspond to the legal changes of permitted and forbidden. God orders men's actions as he pleases and must not be asked what He is doing (v.l. saying). If we consider the formation of each progressive form abrogated its predecessor. Similarly, man prothem to acquire attributes which cannot be annulled or confirmed. gressed from code to code till the perfection of all codes was reached. Nothing lies beyond it but the Resurrection.

Muhammad, the perfect man, is the climax of man's evolution, as Islam is the climax of successive laws.

I shall devote twenty more to an explanation of the speculations of I have now accomplished my purpose in composing twenty chapters to explain the present position of scholasticism. If I live long enough the philosophical divines.

<sup>1</sup> I.e. actions are not right or wrong in themselves, but because the legislator has declared them to be so.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In O. the excursus on the atom which I have relegated to an appendix follows here. It cannot have formed part of the original work, because (1) Shahrastānl does not mention it in the heading of Chapter XX; (2) B. says  $tamma^{1-kt/dt}$  here though it goes on with the section on the atom; and (3) P., the oldest and best MS., shows no trace of the excursus, and places the conclusion, common to the other copies, at this

It is certain from the style and argument that the excursus is Shahrastani's own work, but it is not germane to this part of the book, and reads like an answer to objections which have been urged against the writer elsewhere. I have therefore not felt it necessary to summarize it.

## فهرست كتاب فهاية الاقدام في علم الكلام

في حدث العالم. وبيان استحالة حوادث لا اول لها واستحالة وجود أجسام لا تتناهي مكانًا

في حدوث الكائنات باسرها بأحداث الله

٦٠٠ في أبطال التشبية

في التوحيد

۱۳۰ في ابطال مذهب التعطيل وڊيان وجوءَ التعطيل

اء الأحوال

٥٠٠ في المعدوم هل هو شي أم لا وفي الهيولى وفي الرد على من اثبت الهيولى بغير مورة الوجود

١٧٠ في ائبات العلم باحكام الصفات العلي

١٠٠ في أثباث العلم بالمفات الازلية

ه١٦ في العلم الازلي خاصةً وانه ازلي واحد متعلق فبجميع المعلومات

٣٠٠ في الأرادة

١٠٠٠ في كون البارىء متكلما بكلام ازلي

ممم في أن كلام البابيء واحد

١١٣ في حقيقة الكلام الانساني والنطق النفساني

اعه في العلم بكون المبارىء تعالى سميمًا بصيرًا 10% في جواز رؤية المبارىء تعالى عقلًا ووجوبها سممًا

.٣٠ في التحسين والتقبيم وبيان ان لا تجب على الله تعالى شء من قبيل

ً العقل ولا نجب على العباد شيء قبل ورود الشرع ١٣٠٠ في ابطال الغرض والعلة في افعال الله تعالى وإبطال القول بالملاح والأملح. واللطف ومعنى التوفيق لمؤذلان والشرح ولختم والطبع. ومعنى التعمة

۱۱۹ في اثبات النبوات وتحقيق المعيزات ووجوب عصمة الانبياء \*\* والشكر ومعنى الاجل والرزق 3444

CONTENTS

واتبات نبوة نبينا محمد صلى الله علية وسلم. وبيان معجزاته ووجه دلالة الكتاب العزيز على صدّقة. وجمل من الكلام في السعيات من الاسماء والاحكام وحمّيقة الايمان والكفر. والقول في التكفير والتفليل. وبيان سوال القبر وللشر والبعث واليزان وللساب وللوض والشفاعة والعراط ولبنة والنار

مهم القول في الامامة

۱۹۰۰ بیان کرامات الاولیاء

١٩٩ في النسند وإن هذه الشريعة ناسخة للشرائع كلها

٥٠٥ [الذيل] مسئلة في اثبات للجوهر الفرد

## جدول الخطاء والصواب

 مفقة
 سطر
 المواب
 ليالس

 والمعرار)
 ب
 كاليس
 كاليس
 كاليس
 والمحديم
 والمحديم
 والمحديم
 والمحديم
 والمحديم
 والمحديم
 والمحديم
 والمحديم
 الذي (م)
 الذي (م)
 الذي (م)
 الذي (م)
 الذي (م)
 المحديم
 والمحديم
 والمحديم
 المحديم
 والمحديم
 المحديم
 المحديم

|                       | 43     |           |       | ٢       | 2    | i.      | È        | Ł   |     | ů            | g.   |        |                 | <u>.</u>         | ş.                        |       |             | £     | •       | <b>«</b>  |                       | ÷    | F     | Au<br>F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>0</b>   | 9.        |           |            |
|-----------------------|--------|-----------|-------|---------|------|---------|----------|-----|-----|--------------|------|--------|-----------------|------------------|---------------------------|-------|-------------|-------|---------|-----------|-----------------------|------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|-----------|------------|
|                       | ą      |           | حاشية | >       | 9.   |         | حاشية(٧) | -   |     | -            | ٥, ٦ | -      | >               | حاشية (١)        | · TE                      | Their | ž.          | £     | F, F, F | حاشية(٩)  | <                     | •    | •     | Ľ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | حاشية(١١٠) | حاشية (م) | =         | Ē          |
| ERRATA AND CORRIGENDA | العزاب | وللركات   | 9.    | * - 453 | أكثر | ليحمرها |          | بعث | بعث | اولي به وأول |      | المشاة | لذات (م) وأنها  | بالوجود للايجاد  | حملا وهو صواب راجع ۱۲ ،۴۰ |       | راجع للاشية | بكامل | بي      | ب العوابل | <b>V</b> <sup>3</sup> | يتاء | تعيقق | بغيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | delete (   | 646       | احوال (۴) | الوجود     |
|                       | हवा-   | والمحركات | g.    | هي      | أقي  | تحصرها  |          | بعث | بيئ | ارلى بى      | 7    | 17mm   | لذائه وانها (٩) | بالموجود الايجاد |                           |       |             | SIM   | نتن     | العوائل   | _9                    | 3    | ئ گفق | The state of the s | بلي        | وجودة     | احوال     | الوجود (٩) |
| 75                    |        |           |       |         |      |         |          |     |     |              |      |        |                 |                  |                           |       |             |       |         |           |                       |      |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |           |           |            |

| 165            | ods.   |          | 9        |       | <b>.</b> | *        | ÷         |          | <u>.</u> |            | Ξ    | Ē       | 9 <u>.</u> |             | •    | <u>-</u> | -          | =             | Ë             | ŗ      | 1.                    | Ē       | ŗ     | •     | <u>-</u>    | 00     | 9.               | <u>;</u>  |
|----------------|--------|----------|----------|-------|----------|----------|-----------|----------|----------|------------|------|---------|------------|-------------|------|----------|------------|---------------|---------------|--------|-----------------------|---------|-------|-------|-------------|--------|------------------|-----------|
|                | ٩      | <u>•</u> | Ē        | 2     | <u>-</u> | حاشية(۲) | Ξ         | •        | Ľ        | ē          | =    | -       | <u> </u>   | ماشية (۰۰۷) | -    | >        | حاشية (١٠) | >             | 9.            | ÷      | -                     | >       | <     | :     | <u>&lt;</u> | -      | <                | <b>9-</b> |
| AND CORRIGENDA | المواب | بجعل     | لم تقابل | 17.7  | عقيب     | بمعنى    | والبيانية | JUG. (P) | الغرض ان | ومعاسة (٩) | معنى | اوردوما | بخلق       | delete      | بكون | ئق       | ) לי נפנה: | ينعدم (٩)     | تقولوا سميعا  | يقلم   | الاعتبارات. واما      | llaging | البتة | سيان  | فنقول       | llegec | م بحكم علية بحكم | وسلكوا    |
| ERRATA A       | 1591   | يعمل     | ِ تقابل  | llact | عند      | يعثى     | والبنانية | SAL      | الغرض    | ecealli    | and. | اوردما  | يخلق       | -5)         | يكون | نئ       | Ĭŝ.Łĸż.    | يتقدم (الأصل) | يقولوا سمعياً | ingrap | الاعتبارات واما تعطيل | العينه  | البت  | شيغان | فيقول       | There  | تمكم علية يحكم   | وبسلكون   |

4 > 7 ٠ ١٧٨ : : ÷ 1 × 10 <u>r</u> <u>r</u> 7 -بالمعاني من المعاني انظر النبهاة لابن سينا ص ٣٠٩ وجوادًا . . . اعراضًا ؟ وايماً الثفاء ص ٨٨٥ الموجودات فعلی لا انفعالی معلوماً المبنى (الامل) معنا (الاصل) بعمادرها واحوال تستعد بها لان تكون

ERRATA AND CORRIGENDA

delete (\*...\*) adelete ذلك من قبل انه متجدد . وأما تعلق آلخ يكون من حيث ذلك. قيل متجدر وأما اليهما (الامل) شرور واسترواحكم (الأمل) كون انه من حيث

9. F

شبة طامات وكلمات (ف) ولا يستدعي شبه كلمات وطامات واحدة ادرا للاهر فتتمرف

न्त्रवृ (१)

3 Ě ţ ţ ŗ ¥. el v Ē 7 F For Ì Ē Ž P. P. IN, IN PMA ۱۰۵، ۲۱ (۱۹) قیشه ۱۰۹ ¥ . 4 16, 0, 1 <u>e</u> delete لبنة انقسامها من انقسام المحل وذاك هومحل انقسامها بانقسام المحل وذلك هو وكارنتها على الاستدلال النقس التالث وغرض بهدية. لعله: ويعرض هديةً وعرض هدية بھور معامعینا (الأمل) سنة الله المثامد للتأييد Lional ellaktion قارنتها انعاد الجود لا مغلی والاستدلال

4 7 9 F. 8. 8. -V F V 9. ي المير (ب) قاران والقول ويتي فالمير فالدي هادي مريع، ف زمسجدًا والعقل (م) الفعلية (ب) لأبدائهم وليست (۸) المنحصر الفعلية والقولية ونحن . . . اتبحنا (ف) والفعلية القولية delete ERRATA AND CORRIGENDA الدعوة وان تعديق قول ما الى المغير **रा**डा हारा وقدارته دون القول بهتي والا لزمه هادئ مريحة والفضل السقلية لا بد انهم

روللس ا، (ه: ٧ رهم: ١٠ وم. الهم ابو على ألجيائي راجع ألجبائي تا الله بن سينا الله بن الله بن سينا الله بن سي قلولة سر ١٩٥٤ ١٩٠١ و ١٤ و ١١٠ و ١١٠ مرة المجالي ... الجويني ٧ و١١ و ١١ ، ٨٧ و ١٩٠٩ ... الجويني ١٩٠١ و ١١٠ ١٩٠١ المرة ابو نمر الفارابي ١٠٠، ٥ ابو هاشم بن ألجبائي ٥ ،٩٠،١٩١ ; ١٩٠٠،١٩٠ ابو بكر الأصم عا، ١٨٥٠ ابو بكر الماقلاني (الفاضي) ٢٧-١٧، ٢١، ١١، ٥٧٠ ٢ .٣ . ١٨ . ١١، ١١، ١١، ١١، ١١، ١١، ١١، ١١، ابن سينا راجع ابو علي ابو أسمق الاسفرادي ! ,١١; ٩١ ,٧٧; ١١ ,٧٨; ابو القاسم سليمان بن نامر الانماري ابو بكر (الخليفة) ، بر " ١٩٧٩; ١٥ ; ١٨٨٩; ادو الحسين البصري ٨ ،١٥١; ١١ ،٥٧١; ابو ألحسن الأشعري ١١، ١١ : ١، ١٠ : ١٠ ، ١٠ : \$ FAA, IT \$ 110, F \$ 110, V \$ 1A., IF rov, it ; FFf, 9 ; ivv, v rep, r. jeri, ife المرائد اللو، استال المائلية المائلية و man, in jent, ir jenn, to jent, to Park, 1. ; Fary r ; Fit., 1. jes., in jest, iv jest, i jest, r delle, i. jeste, 9 jeste, 0 jest, IP ; IP1, V ; \$1, 10 ; AV, 1V ; VA, A ; VP, 1A ; rot, 9 ; reft, 11 ; ref, f ; re., 14 stres, in striv, a strin, in show, in PTF, 10 ; PPA, P ; FVP, IV THIS, IS SPIRES IN SPRING VIEWS, IN

ابو الهذيل العلاف م ,١٥١; ٥ ,٠٨١;

ارسطاطاليس ١١ ،٥ ز ١٠ ،١٣ ز ١ ،٥٠

الاسكندر الافروديسي 11 ,ه الاشعري راجع ابو ألحسن rry; rra, T, 10 ball LL 1, 10 , 11 , 11; 10, 1 ; 101, 1 | locen " , 11) الباطنية ١، ١٨، جهم بن صفوان ۱ ، ۱۵۱ عاد ، ۱۹ ، ۱۹۵ ز ۲۳۰ ، ۲۳۰ باز ۱۳۰۵ ز ۱۹۰۷ تار ۱۳۰۰ انكساغورس ۷,۰ اذكسايس ، ، ه دراهمة ١٠١٠ ا ١٠٠٠ ما ز ١٠١٩ و ١١٩٠١ م ر١٩٠١ إلو سفيان عا راءم اسامة بن زيد . ا ,٩٠٠ الاستاذ أنظر أبو أسحق الاسفرائني افلاطن ۸ ,٥ ز ۱۳ ,۷۲۱ امام ألحرمين انظر ابو المعالي ألجويني انبدقلس ۸ ,٥ فاليس دره گامسطیوس ۱۳ ،۵ ألجِبائي ه راساز ال ١٨٨١ الله ١١٠٠. PIP, 14 ; FAY, F, O ; FOY, O Light جعفر بن محمد الصادق ۲۰, ۲۰۹ PAN, O LIBOLA الماواو، ۲ يُساول ٨ يُ الله، ١١ FTA, Y ; FOA, IV ; PPY-FOD ; PPO, IV jeri, er jiras, es ier jiras, to this is gree, v grev, r gree, selv, Y spir, I sp.Y, IY smay, IA PVA, 0 ; PV1, IA

القَمَّام ٢ ، ١٥١ ; ١١ ، ٢٠٦ Prv, v azzil a, a bolyan الدهرية ١ ,١٩٠ ، ١٠٠ ; ١٠ ,١١٠ ؛ ١ ,١١١ سعدين عبادة ١٠ إ١٩٠٩; ١١ إ٨٨٩ مين ٦ ,٧٩٩

المابئة مر١٠٠، ١٩ ; ٢٠٠، ١٩ إلمعيم) ١٩ ١٠٠، liminate of irry, o ; irry, to day FATE, 1. jera, m jert, t jelv, p jete, tv

اللوه، الد إللول، ٧، ١٠

leyle, 10 ; Pry, P

المفاتية ١٠٠، ١٠٠٠ و ١١٠٠، ١١ از ١٠١١، ; 131-FIP ; 144, 11 ; 1AF, 10 ; 1AF, 1. FPF, IA-FPV

ضرار بن عمرو ۷ ۱۹۰۰

الطبايعين ٦,٩٥ العباس ٧ ,٩٠٩; ١١ ,٩٤٩ علي 19، ١٩ و ١، ١٩ و هر ١٩٠٩ و ١٩، ١٩ وادها و ١٩ وادها و ١٩٠٩ و ١٩ وادها و ١٩٠٩ و ١٩ وادها و ١٩٠٩ و ١٩ عدمان (الحليفة) ، .. ١٩٠٠ مرم، ٩٠٩ زسار ١٩٠٩ عاذيمون ٦ ,٨٩٩ عبد الله بن سعيد الكلابي ٧ ,١٨١; ١١ ,٣٠٣

1FA, 1A ; 1.F, 1.--1.F E. [64] الغنية وشرح الأرشاد ١٥ ,٨٦

العارابي راجع ابو نمر ; v., 7 ; 70, 0 ; 01, 1 ; 010, 17, 7 2 au ) lall ا الفلاسفة الالهيون ١٩، ١٩، ١٠، ١٠٠ ; 11º1, 1 ; 1º4, 1 ; 1·4, 10 ; va, 10 ; 1A1, 9 ; 1A., Y ; 17F, IA ; 109, 0 ; PYY, 9 ; FY., IY ; FFV, IF ; FFO, 10 jeri, ir jela, ir je., r-rije jege, to jev., to jeta, to jetv, IP ; PPA, A ; PPO, 1 ; PIA, 1., 11 P14, 0 ; P11, 1. ; PV0, 1 ; F0F, F

PVA, T 3 PV., II 3 PTI, T 3 PT., IV

قدماء الأوايل ٢ ,٥٥; ٨ ,١١٥ الكرامي ٢ .١٠; ١٠ ،١٠٠ الكرامية ، ١٠٠١، ٣ ،١٠١، ١٠ قيمار القاضي راجع ابو بكر الباقلاني פֿנענג ס , ויסזן א , ויאן; און אואן stars it styly, It still to stresta PVI, IF 3FVI, F 3 FAA, P FAI, IP 3119, 1v-1FF 311F, F 311F, 9

الكلابي راجع عبد الله بن سعيد متكلمون ١٠ .١٩ ز ١١ رسمة ز ١١ ،٨٠ ز 31m1, m 31m9, to 3119, 14 3110, F jete, v jeve, o jevi, i jeta, o ; FO., 10, 11 ; FFA, IF ; F..., 6 SIVE, A SIVE, P. SINE, I SINO, IP. FITT, 10 SPIN, IF SINS, V SINN, 14

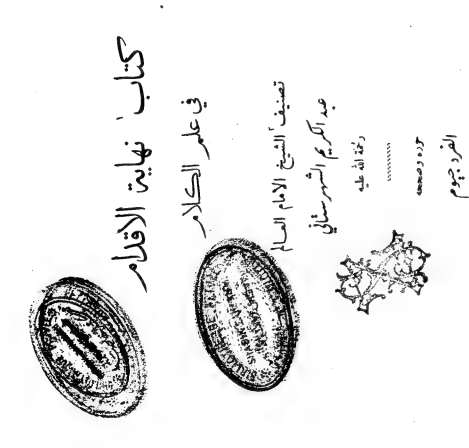
محمد بن علي الباقر ٨ .٠٠١ محمد بن الهيمم ٣,٥٠١٤ ١١ ١٩١١٤ ١٢،١١ by a staye, v stays, to stay \*\* 1 , 00 ; ", 10; A, 01; P, 11 4 'F.L.

المعتزلة ١٩ ;١٣; ١٩ ;١٣; ١٩ إ١٩ إ١٨ إ 1.r, 1r Again 341, F 349, I. 344, IV 307, 0 ; 101, 1 ; 101, 0 ; 1.1, 11 ; 11, 1 القدماء منهم : ١٩٥٠ و ١١٠٠، ١٩ ; ivi, a jivi, o jitt, ir jitr, ia ; r 11, 110 ; r 04, 11 ; r 012, 1 [r 164, 116 smily in smily be stall, a strat, in pers, 14 pers, in pells, 1 pells, 16 ; Pvo, 1 ; PvI, P ; PoY, A ; PPI, T SIAT, II SIAM SIA. SIVM, I-\$1 (16) 5 of (36) 5 did-did 5 d (11) 16 ; F4v, 1. ; FAO, F ; FVA, 11 ; FV1, 1P 3P1., 1. 3P1. 1 3P1. 19, 19 3P1., 1P ; frem; 1 ; fre., r ; felv, fe ; fell, 11

## LIST OF NAMES

المنطقيون ١٣، ١١، النجار ٢ ,١١٠ الم ; ١٩٤١, ٧ ; ١١٠ ١١ ، ١١١ إ ا النجارية ه ,امه Hożzę 11 ,7.1 ; F ... F ; 1916, 10 ; 1 v ; 1 FF-1 ālbas المل والنحل ١٠ ،٥٤ ١١ ,٧٢٩ rier, 1 rao, r

النظام ١ بمم : ١٠٠٠ ; ١١٠٠ ; ١١٠٠ م ، ١١٠٩ النعدان ١٩ ،١٨٩; ٨-٨٨٩ هشام [بن عمرو الشيباني] القوطي 10, 10، عشام بن المكم عر ١١٥، ٢ ، ١١٧، ٢ ؛ ١٠٠٠; الوعيدية ٩ ،٩٧٩; ١ ، ٨٨٩ الهاشمية 11 م.١ هرمس ۳ , ۱۳ riev, Iv ; ries, Iv ; rri, 9





 ا الجزر الاول من (ف عرق) - س) من تصنيف امام الايمة سيد مشايخ اهل السنة تاج الدين برهان الحق ترجمان الصدق عضد (شريعة... فخر الايام ابى عبد أله محمد عبد (أكرم

# مر امتدا لرمم اليم اللهم عونك وتيسيرك ١

الحمد لله حمد الشاكرين والصلوة على "رسوله المصطفى" وآله الطيبين "اطاهرين اجمين" اما بعد فقد اشار الي " من "اشارته غنم وطاعته حتم ان اجمع له مشكلات الاصول واحل له " ما انعقد من فوامضها على ارباب المقول لحسن ظنمه بي اني وقفت على نهايات " النظر وفون بنايات مطارح الفكر ولمله "استسمن ذا ورم ونفخ في

غير ضرم لممري لقد طفت في تلك الماهمة كلها وسيرت طرفي بين تلك الممالم فلم از الا واضعاً كف حائر على ذقن او قارعاً من نادم قلم ألى عقل ونظر "مسرى ومسرح" هو سدرة المنتهي "ولكل قدم "مخطا ومجال هو غايته القصوى " اذا وصل اليها ووقف دونها درجته مطرح لشماع الناظر ويتيقن آخرًا إن مطار الافكار بذات" القدار وجناب العزة لا تُذرِكُهُ ٱلا بميارُ وهو يُدرِكُ ألا بميارً"

۳ - ۱) ب تیر پرحتك ارحم الراحین ن فید استین و علید اتوکل - ۳) فیدن عمد و علید و علید و باید بری مقدم القامات - ۳) ب و ف ز مساوم - ۸) ف لند ، واجع اخریزی مقامة ۳ و اشال الدر به ۱۳۱۰ - ۱۳ الله والتحل ص ۱۳۱ - ۱۳۰ ف مطاو - ۱۳۱ ف مداو - ۱۳۰ ف مداو
 ۳ - ۱۳ - ۱۳ - ۱۳ ف قوم - ۱۳ ف الاقتی - ۱۳ ب و ف مداو

## التاعلاً الاولى

## تي مدت العالم ويالد استعادٌ موادث لا اول' لها واستعادٌ وجود اجبام لا تتناهى مكانًا

مذهب اهل الحق من اهل الملل كلها ان العالم عدث وخلوق "

احدثه الباري تعالى وابدعه وكان الله تعالى ولم يكن معه شيء ووافقتهم على ذلك جماعة من اساطين المكمة وقدماء الفلاسفة مثل تاليس وأنكساغورس وانسكايس ومن تابعهم من اهل ملطية وهثا وجاعة من الشعراء وانبلقلس وسقراط وافلاطن من اثينية ويونان وجاعة من الشعراء والنباك ومثراط من الميسوم بالملل والنجل من الشعراء والنباك الموسوم بالملل والنجل ومغمب ارسطاطاليس ومن شايعه مثل برقلس والاسكندر الافروديسي ومأسطيوس ومن نصر منده من التأخرين مثل ابي نصر الفاراني الحوالي على الحسين بن عبد الله بن سينا وغيرهما من فلاسفة الاسلام ان

ە — ١٠ فـزىدائا — ٣٠ بـوف ــ -- ٣٠ فـز لداول -- ١٠ ب اقلاطون

ه وقد اوردت المسائل على تشمث خاطري وتشمب فكري بميثلا امره أَرْجِعِ ٱلْبَصِرِ كُرُّيْنِ "لعله اشار" الى الحالتين يَنقِّبُ إِيَّكُ ٱلْبَصَرُ خَاسِنًا ٤ وَهُوَ حَسِيرٌ " لعله اشار" الى العجز عن " الادراك اذ هو اللطيف" دعوتي واقلت عند المثار زايي واخذت لي من الاعدا. بظلامي الكلمات الى آخرها وكان القلم يعبر عن حالتي بإواخرها رَبِّ أَوْزِغَنِي أَنْ أَشُهُمْ رِنْمَنَكَ الْبِي أَنْمَنَتُ عَلَي وَعَلَى وَالِدَيُ وَأَنْ أَعَمَلَ صَاجًا وَتَعَاهُ وَأَصَلِح لِي فِي ذُرْرِينِي إِنِي تُبْتُ إِيَّكُ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينٌ هذا 10 في معرض المباحثات ترتيباً وتهيداً وسؤالًا وجواباً وجعلتهما عشرين قاعدة تشتمل على جميع مسائس الكلام وسميت الكتاب نهاية الاقدام في علم الكلام والله الموفق والمعين وبه الحول والقوة همي نتانج الافكار في حال الاختيار ومن دعاء الابرار إلهي فكم من بلا، جاهد صرفت عني وكم من نعمة سابغة اقررت بها عيني وكم .. إلا إيّاه " لا جرم أمن يُجِيبُ أَلْمُفَظِّرُ إِذَا دَعَاهُ والمَارِفِ النَّي تحصل من صنيمةِ كريمـة لك عندي انت الذي اجبت عند الاضطرار الخبير فعليكم بدين العجائز فهو من اسني الجوائز واذا كمن لا طريق الى المطلوب من المعرفة الا الاستشهاد بالافعال ولا شهادة للفعل الا من حيث احتياج الفطرة واضطرار الخلقة فحيثها كان العجز اشد. كان اليقين اوفر واكد وإذا مسَّكُم الفرر في البِّعر صَل مَن تَدْعُونَ من تعريفات احوالالاضطرار اشد رسوخاً في القلب من المعارف التي ير<sup>د ٧</sup> لعله اشار ٬٬ الى العجز عن ٬٬ الإدراك اذ هو اللطيف

۲۰) ۲۰, ۲۰ - ۲۰) بون اغارة - ۲۰...۱۹) ن ادراك اللطيف ۲۰ - ۲۰ ن اذ - ۲۰ بون زالاضطرار و - ۲۰ ۲۰, ۲۰ - ۲۰ ۲۰ ۲۰ است ۲۰ ۲۰ - ۲۰ تا ۲۰ ۲۰ - ۲۰ تا اردن ا ئال انسم الاول تفوس انسانية لا تتناهي وهي مماً في الوجود بعد مفارقة الابدان

٠٠ التقدم والتأخر فقال القوم التقدم والتأخر يطلق ويداد به التقدم • قصدوا في اطلاق لفظ الذات فانهم الرادوا به الملية والذات اعم • وان ما حصره الوجود فهو متناءٍ من غير فرق بين الاقسام وما أ لا يتنامي قط ولا يتصور الافي الوهم والتخيل دون الحس والمقل ولا بد من بحث على على ألنزاع حتى يتخلص أفيكون التوارد بالنفي والكذب والحق والباطل ولا يتبين عل النزاع الا بالبحث عن اقسام ٨ والتأخربه كتقدم الامام على المأموم وقد يسمى هذا القسم متقدماً ويراد به التقدم بالذات والتآخر بها كتقدم العلة على المعلول وهاؤلاء ۳) بون لا تتنامی - سا ف ز بالاختیار - ما ف ز بالذات - ها ب و ف والتقل لطه مواب - ها ب
 ف و بیان - ها ب و ف وان تا - ۲۷ ب و ف والتقل لطه مواب - ها ب ومدار المسئلة على الفرق بين الايجاد والايجاب وبين التقدم والتأخر والاثبات على عل واحد من وجهر واحد فيصبح انقسام الصدق و ف يتظمى -- ٩) ف ووجه بالزمان كتقدم الوالد على الولد ويطلق ويراد به التقدم بالمكان بالرتبة وقد يطلق ويراد به الفضيلة كتقدم المالم على الجاهل وقد يطلق من العلية فكان من حقهم ان يقولوا التقدم بالعلية ثم العلة النايية تتقدم على المملول في الذهمن والتصور لا في الوجود فهي متأخرة في الوجود متقدمة في الذهن بخلاف الملة الفاعلية والملل الصورية فانه ٨ - ١، ف طلقان. . . جما -- ٩، ف ز والتأخر به -- ٩، ا مقدما --ومثال الفسم الثاني حركات دوريسةً وهمي متعاقبة في الوجود

للمالم صانعاً مبدعاً وهو واجب الوجود بذاته والمالم ممكن الوجود للمالم ماكن الوجود بالمائم ممكن الوجود بذاته غير عدث حدوثاً يسبقه عدم بذاته واجب الوجود بالواجب بذاته غير عدث حدوثاً يسبقه عدم الوجود لم يزل ولا يزال فالباري تعالى اوجب بذاته عقلاً وهو جوهر وجرماً ساوياً وبتوسطهما وجدت العناصر والمركبات وليس بجوز نحيور موجب بغير موجب فالميالم سرمدي وحركات الافلاك يعمدة واتفقوا على استحالة وجود علل ومدكات الافلاك فعي لا تتناهي مدة وعدة واتفقوا على استحالة وجود علل وملولات وهي لا تتناهي واتفقوا ايضاً على استحالة وجود اجسام لا تتنهي أبالفعل والضابط لذهبهم فيا يتناهي وما لا يتناهي ان كل عدد فرضت احاده موجودة معاً وله ترتيب وضعي او فرضت احاده متعاقبة في الوجود وله ترتيب طبيعي فان وجود ما لا نهاية له فيه مستحيل

مثال القسم الاول جسم وله بعد لا يتناهي
 ومثال القسم الثاني! حركات دورية! علل ومعلولات لا تتناهي وما عدى ذلك كل جلة وعدد فرضت احاده معا او متعاقبة لا ترتيب لها وضعاً ولاطبعاً فان وجود ما لا نهاية له فيه غير مستحيل

۲ – ۱) اب ـ – ۲) ف الوجود به – ۳) ب وف ـ – ۱۵) ب حدث – ۱۰) ف ز وجود – ۲) ف تشاهی ۷ – ۱۰۰۰) ب وف ـ – ۲۰۰۰۳) ف يتناهی

 الخصم ان العالم معه دايم الوجود ايهام بالزمان فيقال مجوز ان يكون ٠٠ نفينا المعية الزمانية ومثار الشبهة وعبال الخيال هاهنا فان فازت المرتبة ويجامع في مرتبة اخرى مثاله تقدم السبب على المسبب ذاتاً والتأخر والممية الزمانية كما ان ما لا يقبل الكان ولم يكن وجوده ووجودًا او مقارنت مماً وزماناً او مكاناً ولكن لا يجوز ان تطلق وجودًا مكانياً لم يجز عليه التقدم والتأخر والمية الكانية فقول اذا كمان وجودهما زمانين فاما وجود' لا يقبل الزمان اصلا كيف الوجود المستفيد وجود واجب به لانه علته او لا يجب به وذلك فوجب به ولا يجوز ان يقال وكب به فوجد عنـــه ولكل معني من معاني التقدم والتأخر معية في مرتبته لايجامع التقدم والتأخر في تلك الزماني فيجب نفيهما عن الباري تعالى وكا لا مجوز ان يتقدم على العالم زماناً لم يجز أن يبكون مع العالم زماناً فاتًا كما تفينا التقدم الزماني سفينة النظر عن هذه الغمرة فاز اهل الحق بقصب السبق في المسئلة فان ما لا يقبل الزمان ولم يكن وجوده ّ زمانياً لم يجز عليه التقدم موجودان احدهما متقدم بالذات والاخر متأخر بالذات ويكونان مماً في الزمان فان التقدم بالذات لا ينافي الممية في الزمان كتقدم ١٨ لان الوجوب بالنير لازم به فائه يحسن ان يقال هذا قد وُجد عنه٠١ معية ما على الباري تمالى والعالم فاذا ثبت هذا قلنا اما التقدم والتأخر السبب على المسبب وحركة اليدعلى حركة الفتاح في الكم لكن

v) is existent and a state of the state of t

 اذا أخذا على ان وجودهما مستقلاً من وجوداً واهم الصور فعيئنذ يتقارئان في الوجود وهماك لا يكون احدهما سبباً والثاني مسبباً المفيد علة لذاته او موجودًا " بصفة ثم يقع بعد ذلك التفات الى ان وجود المستفيد من حيث الوجود فقط من غير ان يخطر بالبال كون شيآن احدهما وجوده بذاته والثاني وجوده مستفاد من غيره ثم بعد ١٠ ذلك يقع البحث في انه يستفيد وجوده منه اختيارًا او طبعًا أو ذاتًا هذا معقول بالضرورة \* ثم يجب ان يفرض تقدم وجود المفيد على والتقدم للواحد على الاثنين شديد الشبه بهذا القبيل فان الواحد ليس بعلة يلزم منه ۚ وجود الاثنين ضرورة بل يمكن ان يتصور ومنهم من زاد قسماً خامساً وهو المتقدم بالطبع كتقدم الواحد على انكرتم على من زاد قسماً سادساً وهو التقدم والتأخر في الوجود من غير التفات الى الايجاب بالذات ولا التفات الى الزمسان والمكان مجدوا على الحصر دليلًا سوى الاستقرا. حتى لو قيل لهم ما الذي ً .. لا تكون مقارنة في الوجود فافهم همـذا فائه ينفعك في نفس المسئلة حيث يستشهدون كشماع الشمس مع الشمس وحركة الكم مع حركة اليد فانهما وان تقارنا في الزمان أنهما إذا أخذا على أن احدهما سبب والثاني مسبَّب لم يتقارنا في الوجود لان وجود احدهما مستفاد من بجود الاخر فوجود المفيد كيف يقارن وجود المستفيد لكن . الاثنين ولو طالبهم مطالب لم حصرتم الاقسام في اربعة او خمسة لم

فان الوجود المستفاد لا يكون مع الوجود المفيد وكان المعية من كل وجه وعلى كل معنى من الاقسام منفياً عنه سوا. اطلقناها ثمني قسم واحد او في قسمين مركبين "ونحن نبدأ" بطرق المتكلمين ثم نمود الى ما ذكرناه من الكلام على محل النزاع "

والثاني ابطال القول بالقدم اما اموول فقد سلك عامتهم طريق الاثبات باثبات الاعراض اوكم واثبات حدثها " ثانياً وبيان استحالة خلق الجواهر عنها " ثاناً وبيان استحالة حوادث لا اول لها رابعاً ويترتب على هذه الاصول ١٧٠٠ ان ما لا ' يسبقه الحلوادث فهو حادث وقد اوردوا هذه الطريقة في

كتبهم احسن ايراد

و اما اثاني فقد ملك شيخنا ابو الحسن الاشعري رضى الله عنه طريق الابطال وقال لو قدرنا قدم الجواهر لم يخل من احد امرين اما ان تكون مجتمعة او مفترقة او لا مجتمعة ولا مفترقة او مجتمعة والمفترقة والمبتدعة ولا مفترقة او مجتمعة ومفترقة مما او بعضها مجتمع وبدعنها مفترق وبالجملة ليست تخلو عن ابتاني وهي بذواتها لا تجتمع ولا تفترق لان حكم الذات لا يشبل الاصول ان ما لا يسبق الحادث فهو حادث وقد اخذ الاستاذ ابو حن سبق ما به وفرائتان ما لا يسبق الحادث أخو حادث وقد اخذ الاستاذ ابو نبتدى – ما بو فرائتان ما كا يغريس وف حدوثا – ما فن خوت من ابذا الحدادث الاستاد الورد بيدى – ما بو فرائتان ما كا بغريس من وف حدوثا – ما فن خوت من المورد من ابتدا الحدادث الكريسة المورد بيدى – ما بواحد الحدادث من ابتدا الحدادث الكريسة المورد بيدا الحدادث المدادث ا

١١ - ١٠٠٠ ف - ا عن الزمان - ١٠٠٠ ف ا

۱۲ سلم التقدم نقول لا " يلزم من تقدير جسم لا يتناهي بعدًا وإن 'كان عالم آخر قبل هذا العالم لم يوَّو ذلك الى تجويز عوالم هي متحركات لا • ا ٣) ف له ١٠٠١ كافياً ١٠٠١ موجود ب زما ١٠٠٠ از ١٠٠٠ ب ١٠٠١ ١١٠ تتناهي اذ تبين بالبرهان استحالة مدة وعدة لا تتناهي فرجع الخلاف تقدير حركات لا تتناهى زمانآ ان تكون مع الباري تمالى بالزمان لم تبكن معية بالذات كولا بالوجود ولا بالرتبة المكانية وازمانية ولم يلزم من اطلاق كونه موجدًا ان يكون الموجد معه في الوجود العالم لم يؤفر ذلك الى تجويذ عوالم هي اجسام لا تتناهى اذ قد تبين اذًا الى استحالةً وجود جسم لا يتناهى بعدًا وبيان استحالة وجود فائه تعالى غير قابل للزمان والمكان وكان الله ولم يكن ممه شيء اذ ولا لزم من اطلاق كونه موجباً ان يكون الموجب معه في الوجوداً ". زمان ولا مدة كما يقدره الوهمي ولو قدر تقديرًا عالم آخر فوق هذا بالبرهان استحالة بعدٍ لا يتناهي في الملا والحلا وكذلك لو قدر تقديرًا مستحیلا ان' یکون مع الباري تعالی بالکان کذلك لم یلزم من .. يطلق عليه معية بالزمان وذلك كالتقدم بالمكان والممية به قان السيب لكن اذا كان وجودهما مكانين فاما وجود لا يقبل الكان اصلا فكيف يطلق عليه معية المكان وغن لا ننكر ان الوهم يرتمي وهم مجرد وخيال محض فلا فضاء ولا بينونة كما يقدره الكرامي ولا اجسام لا تتناهي زماناً فان الخصم يسلم التقدم والتأخر في المعية فاذا الى مدة مقدرة قبل العالم كما يرتمي الى قضا. مقدر فوق العالم وذلك.• والمسبب قد يكوئان ممآ في المكان ويسبق احمدهما الاخر بالذات

 با يتناهي ما هو اصغر واكبر واكثر واقل وذلك محال فعلم ان جسماً ٠٠ الاطول فان كان كل واحد من الخطين تمادى الى غير بهاية فيكون ٣٠ المخصص وكما يمكن فرض الجواذ في الصغر والكبر يمكن أفرضه في وجه قدر فيمكن ان يفرض فيسه نقطة متناهية يتصل بها خط لا يتناهي ويكن ان تفرض نقطة اخرى على خط هو انقص من الاول بذراع ونصل بين النقطين بجيث يطبق الخط الاصغر على الخط المنط الإصغر مساوياً للخط الاطول وهو محال وان قصر الاقصر عن الاطول بتدناء فقد تناهى الاقصر وتناهى الاطول اذقصر عنسه متناهياً وعلى كل حال فان كان احدها اكبر من الثاني كان فيا لا يتبين ان فرض ذلك محال فاذا قضينا على الجسم بالتناهمي وجاز ان يكون اكبر منه واصغر وإذا تخصص احسد الجايزين احتاج الى ذلك الجدم غير متناءٍ من جميع الجهات او من جهة واحدة وعلى اي الاقصر بمتناءٍ وزاد الاطول عليه بمتناءٍ وما زاد على الشيء بمتناء كان لا يتناهي حال وجوده وان بمدًا لا يتناهي في خلا او ملا عال ويمكن ٢١ فلنا لو قدرنا جسماً لا يتناهي او بعداً لا يتناهي فاما ان يكون ان ينقل هذا البرهان بمينه الى اعداد واشخاص لا تتناهي' حتى فاره قبل فا الدليل على ان الاجسام متناهية من حيث الذات

の ー い にから ハ ー い に歩きとして ー A) も love

 ١٤ صائع قديم قادر عليم قال وما ثبت من الاحكام لشخص واحد.
 او لجسم واحد ثبت في الكل في الجسمية وهذه الطريقة تجمع مما وجدت شكلًا وعظماً او اصغر من ذلك ليس من المستحيلات وكل مختص بوجه من وجوه الجواز دون ساير الوجوه مع استوا. الجايزات وتماثل الممكنات احتاج اثى مخصص بضرورة العقل وستعلم في ذاته مكاناً أو زماناً أو غير متناءٍ فأن المخصم يقضي عليه بالأمكان 10 ان مجمل للتناهي الكاني مسئلة ومجمل للتناهي الزماني من حيث الحركات والمتحركات مسئلة اخرى ونأخذ احتياجه الى المخصص نعلم ان فرض هذه الاجسام متيامنة عن مقرها او متياسرة او اكبر .. على انه في ذاته غير متناهي الزمان وهو متناهي الكان فالاولى فيا بعد ان العالم عمكن الوجود باعتبار ذاته سوا. قدر كونه متناهية کالمسلم او کالفروري او کالقريب من الضروري ما غير ذاته ولا بدل صفاته ولا الابوان ولا الطبيعة فيتعين احتياجا الاثبات والابطال واعتمد امام الحرمين رضي الله عنه طريقة اخرى فقال الارض عند خصومنا محفوفة بالماء والماء بإلهواء والهواء بإلنار والنار بالافلاك وهمي اجرام متحيزة شاغلة جوا وحيزا وبالاضطرار الحسن رحمه الله طريقاً في اثبات حدوث الانسان وتكونه من نطفة اسحق الاسفراين هذه الطريقة وكساها عبارة اخرى وربما سلك ابو امشاج وتقلبه في اطوار الخلقة واكوار الفطرة ولسنا نشك في انه فالدقيل فاالدليل على تطرق وجوه الجايزات الى العالم باسره

31 - いうらららながにになり - 4)1.

• إنم منه عمال والجايز ما لا ضروري في وجوده ولا عدمه والعالم بما فيه ١٨ يوصل الى العلم بها بتقسيم داير بين النني والاثبات ازم منه محال والمستحيل هو ضروري العدم بحيث لو قدر وجوده من الجواهر العقلية والاجسام الحسية أ والاعراض القايمة بها قدرناه وانواع كثيرة اما ان يكون ضروري الوجود او ضروري العسلم وذلك عمال لان اجزاءه متغيرة الاحوال عياناً وضروري الوجود ومستحيل وجايز فالواجب هو ضروري الوجود بحيث لو قدر عدمه متناهياً وغير متناءٍ وكذلك لو قدرنا انه شخص واحد او اشخاص فنغول القسمة العقلية حصرت المعلومات في ثلثة اقسام واجب

م، فالكل واجب ان يكون ممكن الوجود وكل ممكن فهو باعتباه . ، على كل حال لا يتغير بجال غيره فكل متغير او متكثر فوجوده بايجاد غيره وايضاً فإن الكل الوجود باعتبار ذاته وكل ممكن الوجود باعتبار ذاته فوجوده بالجاد ذاته جايز ان پوجد وجايز ان لا يوجد واذا ترجح جائب الوجود علا العدم احتاج الى مرجح والمرجح يستحيل ان يكون مرجعاً باعتباه ذاته ومن حيث وجوده فقط لامور احدها ان الوجود من حيث متركب من الاحاد والاحاد اذا كان كل واحد منها ممكن الوجو هو وجود امر يعم الواجب والجائذ وهو فيهما بمعني واحد لا يختلف فرمه زکب امرهمایه منه آن نقول کل متغیر او متکثر فهو ممکن

والعالم متفير او متكثر فوجوده بالمجاد غيره -- •) ب ز الوجود ١٨ - ان ف الاجرام - ١٠ احتاد - ١٠ ب و ف كانه - ١٠ ف و

٧١ العالم واحتياجه الى الصانع منها اثبات بهايسة الاجرام في ذواتها ١٠ ومنها حصر المحدثات في الاجرام والقايم بالاجرام وقد اثبت المخصم .. موجودات خارجة عن القسمين هي دايمة الوجود بالنير دواماً ذاتياً ومنها اثبات ان الموجب بالذات كالقنضى بالطبع فان الخصم لا يسد ومقاديرها ومنها اثباتخلا وراء العالم حتى يكن فرض التيامن والتياسر فيه ومنها ثفي حوادث لا اول لها فان الخصم ربما يقول بموجب الدليل لا زمانياً ووجودًا جوهرياً لا مكانياً بجيث لا يمكن فرض التيامن والتياسر والصفر والكبر فيها ولا تتطرق الاشكال والمقادير اليها ذلك ويفرق بين القسمين والأولى ان تفرض المسئلة على قضية عقلية ٠٠ والكهال الاانها محتاجة الى تصحيح مقدمات ليحصل بها العلم بحدث مرجح لجائب الوجود على العدم ومع ذلك يقول هو دايم الوجود به وساير الصفات بالنسبة اليه واحدة وهي في ذواتها متاثلة اذلا طريق. ك الى اثبات الصائع الإبهار وقد ظهر فيها المار الاختيار لتخصيصها ببعض الجايزات دون البعض فعلمنا قطمآ ويقينآ ان الصائع ليس ذاتاً موجباً بل موجدًا عالماً قادرًا وهذه الطريقة في غاية الحسن التيامن والتياسر فان الجواز العقلي لا يقف في الجايزات ثم المخصص بخصص مثلاً عن مثبل اذ الاحياز والجهات والاقدار والاشكال كله ويسلم ان العالم ممكن الوجود في ذاته وانه عتاج الى مخصص لا يخلو الما ان يكون موجباً بالذات مقتضياً بالطبع والما ان يكون موجدًا بالقدرة والاختيار والاول باطس فان الموجب بالذات ً لا

فامه فيل اما كون العالم جائز ً الوجود واحتياجه الى واجب الوجود فسلم لكن لم قلتم ان كونة موجودًا بغيره يستدعي حدوثه عن عدم فان وجود الشيء بالشيء لا ينافي كونه دايم الوجود به وانما يتبين هذا بان نبحث في الموضع المتفقع أنه اذا احدثه عن عدم هل • أكان سبق العدم شرطاً في تحقق الاحداث

فلنا لا يجوز ان يكون شرطاً فان المحدث ما استند الى المحدَث ٢١ الا من حيث وجوده فقط والعدم لا تأثير له في صعة الايجاد فيجوز ان يكون دايم الوجود بغيره

والجواب قلنا الواجب' ان زيل عن الكلام ما يوقعه الوهم حق • يتجرد المقول الصرف عن العقل فقول القايل وجد عن عدم او بعد العدم او سبقه العدم ان كان يعنى به ان العدم شيء يتحقق له سبق وتقدم وتأخر واستمرار وانقطاع أو شيء يوجد عنه شيء فذلك كله من ايهام الخيال حيث لم يكنه تصور الاولية في الشيء الحادث الا مستنداً الى شيء موهوم كالزمان والمدة كالم يمكنه تصور النهاية في

( ۱۳۰۰ ) ف س س م و ف مکن س م) ب و ف ز علیه س م ن ف المقل س م) ب و ف المقل س م) ف س س ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 2

١٩ احد الموجودين اولى بالايجاد من الثاني فيتمين انه يوجد' ليكونه ٣٠ والتعلق والاتصال بل هو منفرد بحقيقته التي هي له وهي وجوب الثاني فاذا خصص احد الثاين دون الشاني علم ان الايجاب الذاتي باطل فان منعوا تلك الوجوه فلا شك ان الجايز بنفسه يتساوى طرفاه مناسبة بينهما ولا تعلق ولا اشعار بل اختص كل واحد منهما والعلائق وعن هذا قلم أن الموجب ١١ كان واحدًا استحال أن يصدر وجوده ولا صفة له ثانية " تريد على ذاته الواجبة فلا يلزم ان يوجد عنه بحقيقته وخاصيته لم يقض العقل بصدور احدحما عن الثاني وواجب فلو اوجب من حيث انه وجود او من حيث انه ذات ١١ كان وجودًا على صفة او ذاتاً على صفة ويدل على ذلك الأمر الثاني وهو ان وجوه الجواز قد تطرقت الى الافعال وتلك الوجوه متالئلة والموجب لا يخصص مثلاً عن مثل فان نسبة احد الماين اليه كنسبته الى المل . ونسبة الذات من حيث هو ذات الى احد طرفيه كنسبته الى إلطرف الثاني فاذا تخصص بالوجود دون العدم فلا بد من مخصص ورا. يناسب الموجب بوجه من وجوه المناسبة لم يحصل الموجب وذلك انا اذا عمورنا ذاتين او امرين معلومين لا اتصال لاحدهما بالاخر ولا الوجود لذاته ذات قمد تمالي وتقدس عن جميع وجوه المناسبات. شيء بحكم الذات فايجاب الذات غير معقول اصلًا بعسد رفع النسب كونه ذاتاً وبطل الايجاب بالذات والثالث ان الموجب بالذات ما لم . و

۱) فروجب
 ۱) بوفرنالذات - ۱۰ بوفرنالذات - ۱۰ انسيدان - ۱۰ بوفرنالذات - ۱۰ انسيدان - ۱۰ بوفرنولو

ーこう・

• الوجود بلدوام العالم ولكان الدوامان بمنى واحد فيلزم ان يكون ١٠ اغا يستند الى الموجد من حيث وجوده فقط والعدم لا تاثير له في . ا واجب لذاته وبذاته ولا يتطرق اليه جواز ولا عدم بوجه من الوجوه • كان الله ولم يكن معه شي. فما معني قولكم الجايز دايم الوجود وآخره اوله اي ليس وجوده زمانياً واما العالم فله اول ودوامه دوام وجود البادي تعالى زمانياً او وجود العالم ذاتياً وكلا' الوجين باطل فبطل قولكم ان العالم دايم الوجود بالواجب٬ وانمــا يتضح هذا موجودات لا تتناهى وأما فولكم ان العالم في المحل المتفق عليه واجب الوجود بالرتبة والفضيلة لان رتبة الواجب بذاته لا يكون يكونان معاً بوجه من الوجوه واعتبار من الاعتبارات وصح القول عتدًا مع الازمنة الغير المتناهية كما توهمتم وجود العالم زمانيًا عتدًا في ازمنة لا تتناهى وبئس الوهم وهمكم في الدوامين فكأنكم اخذتم لفظ الدوام بالاشتراك المحض اما دوام وجود الباري تعالى فعناه انه فهو الاول بلا اول كان قبله والاتر بلا آخر كان بعده واوله آخره زماني يتطرق اليمه الجواز والعدم والقلة والكثرة والاستمرار والانقطاع فلو كان دايم الوجود بدوام الباري كان الباري دايم ٤٢ البطلان كل الوضوح اذا اثبتنا استحالة حوادث لا أول لها ووجود عليك ان تثبتها في الشي. الشـاني ولا مجوز ان يـكون وجوده مع ٢٣ بالواجب' او مع الواجب او قدرتم دوام وجود البادي تعالى زمانياً كرتبة الواجب بغسيره وظهر ان جلز الوجود وواجب الوجود لا

١١٠١ - ان ولكن - ما ف زالوجود - ما ب و ف المادث -۳۲ – ۱۰ از الوجود – ۲۰۰۹) ف بدوام العالم فلو كان الدوامان

٣٢ المني بحدوثه وان قولنا لم يكن فكان هو المعني بسبق العدم اذ ا معه ايضاً بالزمان وبكل " اعتبار اثبت المعية في احد الشيئين وجب ان يكون واجب الوجود زمانيًّا لان قولنا مع من جملة المتضايفات: يكون وجوده مع واجب الوجود بالذات والوجود جيماً لان قبل ومع بالذات والوجود لا مجتمعان في شيء واحـــد فهو اذًا متأخر .. الوجود ولا يجوز ان يكونَ مع واجب الوجود بالزمان لائه يوجب وجائز العدم فيستوي طرفاه اعني الوجود والعدم باعتبار ذاته فاذاء، وُجِدُ فَأَمَّا يُوجِدُ لِمُعتبارُ مُوجِدُهُ وَلُولًا مُوجِدُهُ لَا اسْتَحْقَ الا الْعَدَمُ الوجود سابقاً عليه بالذات والوجود اذلولاه لما وُجِد ولا يجوز ان والاستمرار والانقطاع واذا ثبتت هذه القاعدة فنقول اذاكان فهو اذا مستحق الوجود والعدم بالاعتبارين المذكورين فكان واجب كالاخوة والأبوة فاحد الشيئين اذا كان مع الناني بالزمان كان الثاني شي. لا من شيء هو المني بحدوث الشي. عن العدم فان قولنا له اول . بد من عبارة وتوسع في الحكلام ليطلق لفظ السبق والتأخ العالم ممكن الوجود باعتبار ذاته والممكن معناه انه جابز الوجود الوهم فقط ولايلزم منه المعية بالزمان كالايلزم المعية من المكان فافهم ذلك فيجب ان تريل هذا الايهام عن فكرك فيتصور ان وجودً وتقدير زمان بين وجود الباري تعالى وبسين العالم فان ذلك من عمل خلا. بين وجود الباري تمالى وبين العالم لا يمكن ايضاً فرض زمان

- الله المراوجوده - ما ب الإطافات - ما ب و ف بل بكل ٢٢ - ١٠٠١) پ و ف ـ لطه صواب - ٣) پ استحق الوجود . ف وجد

۲۷ – ۱۰ ف بایجاب الوجود – ۲۰ ف الوجود – ۲۰ ف بیشه –

صحة الايجاد فنا ولو استند الى الموجد من حيث وجوده فقط لاستندكل موجود وتسلسل القول الى ما لا يتناهي ولم يستند الى واجب وجوده بل اغا استند اليه من حيث جوازه فقط والجواز واجب وجوده بل اغا استند اليه من حيث جوازه فقط والجواز بالنات فغول اغا وجد به لانه كان جايز الوجود سابق على الوجود بالذات سابق على الموجود والعدم جوده ذاتي سابق على الموجود عرضي باعتبار ذاته لولا موجده فكان مسبوقاً بوجوده ومي العير واستحقا واجه بولا موجده ذاتي مأخوذ من ذاته فهو اذاً مسبوقاً بوجود واجب ومسبوقاً بعدم ذاتي مأخوذ من ذاته فهو اذاً مسبوق بوجود واجب ومسبوق بعدم جايز فيحوذ أي مأخوذ من ذاته فهو اذاً مسبوق بوجود واجب ومسبوق بعدم جايز فتحقق كه اول والجمع بين ما له اول وبين ما لا اول له بعدم جايز فتحقق كه اول والجمع بين ما له اول وبين ما لا اول له

فامه فبل فما الفرق بين وجوب الممالم بايجاب الباري تمالى وبين وجوده بايجاد الباري تمالى فان العالم اذا كان ممكذاً في ذاته ووجد بغيره فقد وجب به وهذا حكم كل علة ومعلول وسبب ومسبَّ فان والسبب ابدًا يجب بالسبب فيكون جايزًا باعتبار ذاته واجباً باعتبار تقول تحرك يدي فتحرك المفتاح في كمي ولا يمكنك ان تقول تحرك يدي فتحرك المفتاح في كمي ولا يمكنك ان تقول عرك المفتاح في كمي فتحرك دي وان كائل الحركتان مماً في الوجود كم

٠٠٠٠ الرجب - ه) الرجود من حيث (وجوده - ١٩) ف .. - ٢٠٠٧) ب ... ٥٧ - ١) اوجوده - ٢) ف .. - ١٩) از ان - ١٩) اف زعل

قد دل عليه وما ورا، ذلك تقدير وهمي يسمى تجويزًا عقليًا والتقديرات والتجويزات لا تقف ولا تتناهى وهو كما أذا سئام هل كان يجوز ان يجدث العالم اكبرً مما خلقه بجيث يكون نسبة نهايته الى مكان الكبر مسافة فيجاب عنه ان اثبات الحد والتناهي للمالم ذهني يسمى تجويزًا عقليًا والتقديرات والتجويزات لا تتناهي فتقدير مكان ورا، العالم مكانًا كتقدير زمان ورا، العالم زمانًا وبالجملة هه دمن المالم حيث يتصور الحدوث والحادث ما له اول له عال هذا ما نقله اول له والجمع بين ما له اول وبين ما لا اول له عال هذا ما نقله من الحدوث ضرورة ً وهو كتناهي العالم من ً الجحمية والجسمية

حذو القدة بالقدة فاده قبل قد دل البرهان العقلي على ان جسماً ما لا تتناهى ذاته بالفعل مستحيل وجوده فبينوا ان حركات متعاقبة وحوادث متتالية لا تتناهى مستحيل وجودها فان عندنا التناهي والاتناهي انا د. يتطرق الى اربعة اقسام اثنان منها لا يجوز ان يوجدا غير متناهمين الذات وهو ما له ترتيب وضعي كالجمم او طبيعي كالعلل فجمم لا مستحيل وجودها ايضاً ولكل واحد من القسمين ترتيب في الوجود اما الجمم فائه ترتيب وضعي ولاجزائه اتصال ولكل جزء منه الى

- •) بو ف فتطير ذهني - ١٦) ب و ف آكثر ١٩٧٩ - ١٠ بياض ف ب اله ص ١٩٩٣ م ١٠ ف ١ - ١٩٠٠ ف ز

٨٨ يقال في الاستطاعة مع الفعل لكن المتنع وجود ما له اول مع وجود تمالى وبين العالم الاً بوجه الفمل والفاعلية والفاعل على كل حال متقدم والمفمول متأخر يبقى ان يقال هل كان مجوز ان يخلق العالم قبل ما خلقه بحيث يكون نسبة بدوه الى وقتنا ' اكثر زماناً فيجاب والوجود والزمان والرتبة والفضيلة فان التقدم والتأخر والمع يطلق عنه ان اثبات الاولية والتناهي للعالم واجب تصوره عقلًا اذ البرهان على الشيئين اذا كانا متناسبين نوعاً من المناسبة ولا نسبة بين البادي ١٠ فيكون زمان وجودهما واحدًا واحدهما سبب والثاني مسبب كما ما لا اول له وقد بينا ان هذه المية ممتنعة على الوجود كلها اعني 'بالذات يدي ُ فتحرك المفتاح وهذا كما ان المادة عند الحصم سبب ما لوجود تحقق ان الوجود هو المستفاد في الحوادث كم الوجوب بطل الايجاب البادي تمالي ولم يبق لهم الا التمثيل بمثال وذلك من سخف المقال لان بالتولد يبقى مجرد فا. التعقيب والتسبيب لفظأ في قوله تحركت الصورة ْ حتى يصح ان يقال لولا المادة لما وجدت الصورة وهما معاً في الوجود وليس وجود الصورة بايجاد المادة بل بايجاد واهب الصور ثم إن سلم ذلك فيجوز ان يسبق السبب المسبب ذاتاً ويقارئه زماناً •• الذاتي الذي يتحجواً به حين بنوا عليه مقارنة وجود العالم بوجودً الذات لكن لم يكن وجوب ذلك الا' بايجاب السلم والارادة فاذا الحصم دبما لا يسلم ان حركة اليدسبب حركة الكم والمفتاح ولا يقول •

قال ابو على به مبنا ها هذا فرق وهو ان الجسم لۀ ترتيب وضعي امكنك ان تعين فيه نقطة ثم ترتب عليها جواز الانطباق والامتداد الى ما لا يتناهي وليس للحركات المنتالية ترتيب وضعي فانها ليست مما في زمان واحد فلا يمكنك ان تعين فيها حركة واحدة وترتب

۱۳ – ۱، ف احديما اكثر – ۹، وهذا مثل ما اورده ابن سينا في كتابه النجاة مصر ۱۳۳۱ ص ۲۰۲ – ۳، ف سـ ع، ف النوم – ۵، ف يتد احاشية معا – ۱، ف والمقدار – ۷، ف تتم

جز. نسبة فلا يجوز وجود جسم غير متناوي و زمان واحد واما العلل فلها ترتيب طبيعي فان المعلول يتعلق بعلته وأكمل معلول الى علته نسبة فلا يجوز وجود جسم وعلل ومعلولات لا تتناهي واما القسمان اللذان يوجدان غير متناهي الذات فان احدهما الحوادث والحركات مح التي لا تترتب بعضها على بعض لضرورة ذاتها بل تتعاقب وتتوالى والماني بعد شي في أزمنة غير متناهية فان ذلك جايز عقبالا وإلثاني النفوس الانسانية فانها موجودات لم تتعاقب بسل هي مجتمعة في الوجود ولكن لا ترتيب لها وضاً كالجسم ولا طبعاً كالملل فيجوز ان توجد غير متناهمة

والجواب قلنا كلها حصره الوجود وكان قابلا للنهاية فهو هيناو... ضرورة وما لا يتناهي لا يتصور وجوده سوا. كان لۀ ترتيب وضعي او طبيعي او لم يكن والبرهاد على ذلك بجيث يمم الاقسام الاربعة ان كل كثرة لا تتناهي فيلا تخلو اما ان تكون غير متناهية من وجه أو غير ميناهية من جيم الوجوه والجهات وعلى القسمين جيماً فياناه، مع ذلك الجزء هيمنا جزءا بالوهم أو بالمقل فناخذ تلك الكثرة من يخلو اما ان تكون تلك الكثرة مع تلك الزيادة مساوية للكثرة من غير الزيادة عدداً أو مساحة فيلزم ان يكون مساوياً له فيلزم ان يكون مساوياً له فيلزم ان يكون مو

٣٠ - ١٠ ترتيا [ وكذا ] - ٣٠ ن جهسة - ٣٠ ف توم - ١١٠ وباخذما

• ، فيها ولا شك ان ما مضى قد انتهى بها وما انتهى بشي • فقد تناهى آ ٠٠ ترتبت الاشخاص والدًا ومولودًا ترتبت النفوس ايضاً ذلك الترتيب • قلت ينتهي الى والد اول ومع ذلك فالإشخاص عندكم لا تتناهي يتناهي الحركات الماضية كم يكن مشروطاً فيهما لحوق الحركات ومعني قولنا أن ما مضي قد انتجي أنا أذا اردنا قصر النظر على ما لائه ُّ من العوارض واللوازم المعينة للنفوس كونها جيث ان صدرت عن اشخاصها اشخاص فهذه النسبة بأقية ببقايها ولذلك النوع ترتيب نمن فيه وقطعناه عما سيآتي اقتضى ذلك تناهي الحركات الماضية اذ علته والكلام في علته كذلك حتى يتناهي الى علة اولى ليست مكنة لذاتها كذلك نسبة كل والد الى مولود نسبة العلة الى معلولما ثم ′يعددكل′ شخص انساني قد وجد نفس′ ناطقة وهي باقية مجتمعة في الوجود فالاشخاص اذا كانت تتناهي وجاز وجودها لانها متعاقبة لا مجتمعة مماً في الوجودفا قولك في النفوس فانها مجتمعة وهي لا ٤٣ تتناهى فان قال ليس لهما ترتيب طبيعي ولا وضعي قيل اذا يتحقق في الوجود : وذلك الما نفرض الكلام في الدورة التي نحن الوجود بذاته ً وانما يجب وجوده بعلته ً فيتوقف وجوده على وجود فيتوقف وجود الولد على وجود الوالد وكذلك القول في الوالد فهلا باهار انر في ان ما لا يتناهي من الحوادث والمحركات لا

۳) ڹ بالذات - ١٤ ښ بالطة - ١٠ اوَلا - ١٩ ښاوا كات لا يتناهي عندگر - ٢٠٠٠ ښ يفدر على - ١٨ ښ نفيا - ٢٠٠٢ - ١٥ ښ - ١٩ ښ ښ تيب - ١٩ ښ يون - ١٠ ښ سال ١٠ ١٠ - ١٥ ښ يون ا

عليها جواز الانطباق لان ما لا يترتب' في الوضع او الطبع ف الايحيم الانطباق

قبل لا جوابك عن هذا الفرق من وجهين احدهما انك قرضت النقطة في الجسم والامتداد الى ما لا يتناهي بالوهم وقدرت التطبيق . والمان المؤهم وقدرت التطبيق اليفا أبوهم وقدرت التطبيق والماز منة اليفا موجودة معاقبة على مال خط موهوم والازمنة ايضاً كأنها موجودة وهماً متعاقبة على مال خط موهوم والازمنة اليفا كأنها موجودة وهماً متتالية والمدود في المركات والاوقات المنتاج الانداهي ووجب أن تتناهي فهو انه مود ألى انه يكون جيماً والذاك قال المسكلم انا اذا فرضا الكلام في اليوم الذي نحن فيه وقلنا ما مض من الايام غير متناو عند كم وما بقي ايضاً غير متناه والباقي والماقي متساويان متاثلان في عدم التناهي فلو فصلنا من الماضي سنة واضفناها الى الباقي صاد الماضي ناقصاً والباقي زايداً موما المتاثلان في نني البناهي التناهي والماق زايداً المناهي المناقب البناة مثلاً والباقبي ذايداً المناهي المناقب المناقب البناقب المناقب المناقب المناقب المناقب المناقب المناقب المناقب المناقب البناقب البناقب المناقب المناقب

الوم. الثانو انه لو' لم يتحقق في الحركات والاشخاص ترتيب وضعي فقد تحقق فيها ترتيب طبيعي كالملل والملولات فانها لا بدا ان تكون متناهيـــة بالاتفاق وذلك ان كل معلول فهو مكن

فاله فيو ان قصرت مسافة فلك القمر عن فلك زُحل فقد طال زمان القمر بقدار قصر المسافة حتى قطع القمر فلكه بمثل ما قطع زحل فلكه فقد تساويا في الحركة

فينا وما قولكم في حركة فلك زحل فانها حركات المحيط ... وحركات فلك القمر حركات العطباً فهما متساويان فيا لا يتناهى وحركات فلك زحل اضعاف حركات فلك القمر ولا جواب عنه فهر كلد قبل الستم اثبتم تفاوتاً في معلولات الله تعالى وفي مقدوراته فان العلم عندكم متعلق بالواجب والجايز والمستحيل والقدرة لا تتعلق الا بالجايز فكانت الملومات اكثر والمقدورات اقل والقلة والكثرة ٧٣

الله - ر) ف اكثر - م) ف مد - م) ف شاف العمر -

٥٣ واخر واذا تناهى من طرف فقسد تناهى من الطرف الشاني فالحركات كلها اذًا في ذواتها متناهيسة اولاً واخرًا وهي معدودة بالزمان والزمان هو العادّ للحركات فالمعدود اذًا يتناهي اولاً واخرًا وهي قابلة للزيادة والنقصان والاشخاص الانسانية غير متناهيسة عددًا وهي ايضاً قابلة للزيادة والنقصان فاذا طبقت الاشخاص على وعددًا وهذا قاطع لا جواب عنه ولا سؤال عليه الماضي واولاً لما بقي فكل حركة او كل دورة فقد تحقق لها اوار عددًا ام لا قلنا وكل عدد موجود فهو قابل للزيادة والنقصان والاكثر والاقلِّ فهو متناءٍ وكلَّ عدد موجود فهو متناءٍ وهـذا الباقي على عدد النفوس فان كان كل واحدٍ منهما لا يتناهي كان "•• الخط على الخط كتطبيق العدد على العدد وتطبيق النفس على نهاية فيوجدُ ابدًا طرف منها متناهياً ويكون ذلك الطرف اخر متعاقبة كالاشخاص الانسانية وعندهم النفوس غير متناهية عددا الزائد مثل الناقص وان كان يتناهى فقد حصل المقصود وتطبيق الشخص والحركات والمتحركات اذا تناهت ذاتأ وزمانأ ومكانأ الحكم يجري في كل عدد موجود مماً كالنفوس الانسانية او . ا النفوس تساوت لامحالة وان نقصت ممن الاشخاص عددًا وطبقت الاتية فما من حركة توجد وتعدم الاوقد انقضت حركات قبلها بلا كذلك يلزم ان يتناهى العاد اولاً واخرًا يبقى' ان يقال هي متناهية

۸) ف قتوجد — ۹) ف طرفا ۱۹۳۰ — ۱) ف بقی — ۳) ف ز و کل قابل للزیادة والنتمان والاقل والاکثر ۱۳۰۰ ف فهو سـ ۴) ف تقصر سـ ۱۵ ف فکان سـ ۲) ف غنه بدة غير متناهية فنفرض في تلك المدة موجودات لا تتناهى فائه ان لم يمتنع مدة لا تتناهى لم يمتنع عدة لا تتناهى ان لم يمتنع مدة لا تتناهى لم يمتنع عدة لا تتناهى و المواب قلنا هذا الكلام غير مستقيم وضعاً وتقسيماً اما الوضع فقولكم لوكان العالم عدناً كان وجوده متأخراً فان عنيتم هم به التأخر بالزمان فغير مسلم فانا قد بينا ان التقدم والتأخر والمعية الزمانية تمتنع في حق الباري سبحنه

وعلى هذا لم يصح بنا التقسيم عليه انه متأخر بمدة او لا بمدة فان ما لا يقبل المدة ذاتاً ووجوداً لا يقال له تقدم او تأخر او قارن عدة او لا بمدة او لا بعدة بهدة او لا بمدة بهدة او لا بمدة بهدة او لا بمدة بهدة او يأخر او قارن بهدة او لا بمدة فاحلتم علينا مقارنة في الوجود وذلك تلبيس فانا اذا منعنا التقدم والتأخر الزماني منعنا المقارنة الزمانية بل وجود الباري تمالى لا يقال متقدم بالزمان كم لا يقال ايضاء فوق بالمكان وان عنيم ولا يقال مقارن بالزمان كم لا يقال بجاور للمالم بالمكان وان عنيم بالتأخر في الوجود اي الموجد مفيد الوجود والموجد مسلم ولا يصح ايضاً والموجد لا اول لوجوده والموجد له اول فهو مسلم ولا يصح ايضاً

بنا التقسيم عليه انه تأخر عدة او لا عدة فامه فيل لا بد من نسبة ما بين الموجد والموجد واذا تحققت

النسبة فبمدة متناهية او غير متناهية فعنا ولا بد من نفي النسبة بين الموجد والموكجد اذلو تحققت عدد انقص من عدد حق يكون ذلك نقضاً الماذكرناه واغا المستخطع المستخ

شه الدهرية قالوا اذا قلتم ان العالم محدث بعد ان لم يكن فقد .. تأخر وجوده عن وجود الباري تعالى فلا يخلو اما ان يتأخر بمدة او لا بمدة فان تأخر لا بمدة فقد قارن وجوده وجود الباري تعالى وان تأخر بمدة فلا يخلو اما ان تأخر بمدة متناهية او بمدة غير متناهية فان تأخر بمدة ميداهية وبهدة ميناهية وان تأخر بمدة ميناهية وان تأخر بمدة ميناهية متناهية وان تأخر بمدة ميناهية ميناهية وان تأخر بمدة ميناهية فقد وجب ثمناهي وجود الباري سبحانه وان تأخر

ハサー・いらはロー・のらばlaのー・のらずのーよのにlitaのー・のられる。 ー のら。 - のらった - のらずが - のらびらい - のららずが - のうらびらい - のららずが - のうらびらい - のうらをす

 يقتضي تناهي ذات الباري تعالى لانه لا مناسبة بينه وبين الكانيات التحقيق الحسي المطلوب الأول وتعبير عن عمل النزاع ثم تناهي العسالم مكانأ ليس تكن متناهية في التقدير المقلي امكن ان يوجد فيها موجودات في عن عدم بحث فلا يتناهي ولا لا يتناهي في عدم البحث الباري تمالي فان تناهي المدة كتناهي العالم مكانآ وهو مصادرة على والمكان كذلك تناهي العالم زماناً لا يقتضي تناهي وجود الباري لائه لا مناسبة بينه وبين الزمانيات والزمان ولم قلتم ان المسدة لولم ومبواب انهراكم قلتم ان المدة لو كانت متناهية لتناهى وجود

٥٠ قبل هو المدوم مع وليس الامكان قبل هو الذي يتارن الوجود كون المدوم شيئا وعن هذا قصروا الشيئية في المكن وجوده لا وهو ما ذهبنا اليه وهذه الشبهة هي التي اوقعت المعتزلة في اعتقاد عدم فانه يسبقه امكان الوجود ضرورة وامكان الوجود ليس هو عدماً عضاً بل هو ابر ما له صلاحية الوجود والعسلم ولن يتصور ذلك الا في مادة فكل حادث فانه يسبقه مادة ثم تلك المادة التقدمة ٢٤ لا تتصور الا في زمان لان قبل ومع لا يتحقق الا في زمان والمدوم فهواذا متقدم تقدما زمانيا والمالم لوكان حادثا عن عدم لتقدمه المكان يقف على حد لا يسبقه امكان فلا يسبقه عدم فيكون واجبآ بغيره الوجود في مادة تقدماً زمانياً فهو اما ان يتسلسل فهو باطل واما ان مبرة المرى قال ابن سينا حكاية عن ارسطاطاليس كل حادث عن

٣) ف زنتول -- ٩) ن بالحس -- ٤) ف قدم -- ه) ف د ابد وفي الحامش «مع» - ( ٢٠٠٠ - من ابد وفي الحامش «مع» - ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam.

 النسبة بمدة متناهية او غير متناهية كان وجوده زمانياً قابلا للتغير والحركة اليس لو قال القايل ما نسبة واحد منا حيث حدث وله اول كان السؤال حالا اليس لو قال القايل ما نسبة العالم منه تعلا تتناهي ام لا تتناهي كان السؤال عالا كذلك نقول في المدة فان الجزفي كالكلى والزمان كالمكان حيث وجد وله نهاية افيباينه او مجاوره فان بإينه افبخلاً او بينونة

٤١ لا يتناهي مما ' يجصره الوجود وذاك محال فملم ان تقدير ازمنة غير و كذلك الاعداد التي لا تشناهي مما يقدره الوهم لا مما مجوزه العقل أ وبالجملة الجايزات كلها لا يمكن ان توجـد جملة حاصلة فيكون ما ١٠ وليس كلما يجوزه العقل او يقدره الوهم يمكن وجوده جملة حاصلة فان وجود عالم آخر و كذلك الى ما لا يتناهى مما يجوز يقدره الوهم متناهية لا يكون كالتحقيق وما يمكن وجوده جملة معاً او متعاقباً لا يمكن ان يكون مشحوناً بما لا يتناهى وان كانت المدة عبارة موجودًا محققاً فهو من العالم فلا يكون قبل العالم وايضاً الموجود اما قايم بنفسه او قايم بغيره وعلى الوجهين جميعاً لا يمكن تقديره ١٠ قبل العالم وانكان امرًا مقدرًا وجوده والتقديرات الوهمية تجويزات امر موجود او عن تقدير موجود ام عن عدم بجت فان كان " اس وجواب اخرعن التقسيم نقول ما المعنى بالمدة اهمي عبارة عن

ع) ف زعن — ه) ازفان — ٣) ف بذاته — ٧) ف ز العقل ويقدره الوعم . لمله يجوزه العقل ويقدره الوعم -- هم..هم) في سـ ١٠٠٠ د) الو - ۲۰ ف زایدا - ۲۰ ف جزوی (رحکذا داغاً) -

٠٠ من الجواهر والاعراض جايز الوجود لذاته لكن كلامنا في انه هل • المكانه مادةً وزماناً فهكذا بجب ان يتصور معنى سبق الامكان .. وجود فلو کان کل حادث محتاجاً الی سبق امکان وکل امکان بسبقه امكان الوجود بل الوجود في ذاته وجود ممكن فقمه وُجد هو واجب الوجود بغيره دايم الوجود بدوامه قال والجايز ان لا يوجد تردد بين طرفي الوجود والعدم واحتاج الى مرجح لمولاه لما حصل له حتاجاً الى مادة وكل مادة الى زمان تسلسل القول فيه فيقال وتلك فبطل الاصل الذي وضعوا الكلام عليه بل لابد من منتهى ينتهى وسبق العدم وسبق الموجد فان الموجد يسبق بوجوده من حيث وجوده ويلزم ذلك ان يسبق العدم والامكان في الموجد سبقاً تقديرياً وقد تقرر الفرق بين التقدم الذاتي والتقدم الوجودي فتأمل ذلك غيره فيقال الوجود اولى به والى ما يكون وجوده لوجود همو لـ 3٤ من غيره فيقال الوجود ليس اولى به ولا اول وهذا الوجود لم يتحقق ها هذا سبقان احدهما سبق وجود الموجود والشاني سبق امكان الوجود ولكنا بعدما بحثنا عن السبق الثاني لم نعثر على معنى الا ان المادة والزمان يجتاجان الى مادة وزمان ولما حصل وجود حادث اصلا اليه فيكون مبدعاً لا من شيء ويكون مكناً في ذاته ولا يستدعي ٤٥ الا ان يكون له اول مسبوق بوجود لا اول له ويكون له في ذاته الوجود المستفادلن يتحقق الا بأن يكون ممكناً في ذاته مقدرًا فيه امكان الوجود يعبر عنه بانه مسبوق بامكان الوجود لا انه وجود مُبهِ الحرى اعتسد عليها ابو علي بن سينا قال اسلم ان العالم بما فيه

4 يتصورونه من حدوث النفس الانسانية حادثة لها اول لا عن شي حدوثاً زمانياً أو حدوثاً ذاتياً على اصلكم فانه يسبقه امكان الوجود والسبق والأمكان كله يرجع الى تقدير في الذهن والا فالشي. في ذاته على صفة واحدة من الوجود لكن الوجود باعتبار ذاته انقسم لان ما لا يجوز وجوده لا يتحقق له ثبوت وحدوث والقبلية والمعية . راجعة ايضاً الى النقدير العقلي وانما نتصور نحن من حدوث العالم ما حتى يمكن ان يقال انها مسبوقة بالعدم اي لم تكن فكانت وهي فان الموجود المحدث قد تردد بين طرفي الوجود والعدم وهذا التردد الى ما يكون وجوده لوجود هو له لذاته اي هو غير مستفاد له من وهو شيء حتى يجتاج الى مادة بل هو امر راجع الى التقدير الذهني مكنة الوجود في ذاتها وامكانها لا يستدعي مادة تسبقها فان ذلك يودي الى ان يكون وجودها مادياً فعلم ان الامكان من حيث همو .. امكان ليس يستدعي مادة وسبقه على الموجود الحمادث ليس الا سبقا في الذهن سميتموه سبقاً ذاتياً وذلك السبق ليس سبقاً زمانياً وكذلك القول في المعلول الاول وساير النفوس فانها ممكنة الوجود بذواتها وامكان وجودها سابق على وجودهما سبقأ ذاتيأ وكذلك القول في الجسم الاول الذي هو فلك الافلاك ونقول ان كل حادث •، الذي له اول لا \* الامكان السابق عليسه ليس يرجع الى ذات والجواب اناقد بينا ان معني الحدوث عن عدم انه هو الموجود

.، من كل وجه فان الشيء اذا تطرق اليه الجواز في الوجود ً من وجه تطرق اليه الجواز من ساير الوجوه اعني الوقت والمقدار والشكل اذا كان الموجود قابلًا لها او لواحد منها والداير بين وجوه الجواز اذا والدوام عنه تخصص باحد الجايزين دون الثاني احتاج الى خصص وانتفى الوجوب تقدماً ما' في وجوده بجيث يكون الواجب موجودًا ولا وجود معه تحقق الجواز والامكان في شيء تحقق نفي الازلية عنه واثبات الاولية له واقتران الازلية والاولية في شيء واحد محال وقولحكم قضيتين متناقضتين ومن اعترف بالجواز والامكان فقد سلم المسئلة اقتران وجود ما لا اول له مع وجود ما له اول فان الجمع بينهما من العالم جايز الوجود وكل جايز وجوده يجب وجوده ازلًا وابدًا جمع بيز المحالات والوجود الواجب لذاته يجب ان يتقدم الوجود الجايز لذاته ٤٧

• ، والما الوجد الثاني في بيان الاستحالة ان الحوادث التي لا تتناهى قد تبين استحالتها

حوادث لا تتناهى اا بينا من البرهان الدال عليه واما الكلام على المفرمة الثانية وهيي ان مسا بجوز وجوده المجمب فام في ما المانع من وجود العالمي الاذل كان الجواب استحالة

۳۶ امراً لا عالة عن قصد وادادة وطبع وقدرة او تمكن وغرض او سبب وان يوجد واذا تخصص بالوجود احتاج الى مرجح لجانب الوجود يقضي ان الذات الواحدة اذا كانت من جميع جهاتها واحدة وهمي كما • والحال لا يخلو اما ان يقال ما مجوز ان يوجـد عن المرجح عجب ان يوجد حتى لا يتراخي عنه واما ان يقال لا يجب ان يوجد حتى يتراخي عنه ثم يوجد بعد ان لم يوجد لكن العقل الصريح الذي لم يكذب الان كذلك فالان لا يوجد عنها شيء وإذا كان قد وُجد فقد حدث من الاسباب ثم لا يخلو ذلك السبب اما " ان يحدث في ذاته صفة او يجدث امرًا مبايناً عنه والكلام في ذلك إلحادث على اي وجه كان ١٠ بين حال ان يفمل وبين حال ان لا يفمل وقد وُجد الفمل فهو خلف وانما الزمنا " هذا لإنا وضمنا في التقدير العقلي ذاتاً معطلة عن الفعـــل كانت وكان لا يوجد عنها شي. فيا قبل مع جواز ان يوجـــــــ وهمي كالكلام في العالم فادًا لا يجوز ان يحدث امر ما واذا لم بجز فلا فرق وهو باطل فنقيضه حق

وجود موجود واجبَّ في ذاته في الازل من وجهين احدهما استحالة اما الوولى فنحن قد بينا استحالة وجود الر جايز في ذاته مع

جواز وجود العالم في الازل والثانية اثبات ان ما يجوز وجوده يجب

والجواب قلنا انتم مطالبون بالبات ثلث مقدمات احداها اثبات • ا

وجوده والثالثة اثبات سبب حادث لامر حادث

<sup>14 - 1.....</sup> D. ٧٤ - ١( ن - - ١٠٠٠٩) ن - - ١٠) ن قلو

<sup>63 -</sup> ا ا ن تابعاً ل ص عهم ا ا 13 - ا ا ن قاما - ۱ ا ف لومنا - ۱ ا ف الاول - ما ف قاوجب

٨) في يطلب وجه النسمة - ٩) في دو
 ١٠ ( عندم - ٩) في د عندم - ٩) في د المكال - ١٠) في لما في
 ١٥ - ١) في زيكون مرجح -

الوجود على العدم فالمرجح لا يخلو اما ان يرجح من حيث هو ذات ٥١

ه، الموجودات اولًا واخرًا وهذا بناء على ما ذكرناه من اثبات قسم اخر في اقسام التقدم والتأخر وذلك واجب الرعاية' تبين هذا المني فياقبل واما التناقض من حيث المعني فهو ان الجايز كذلك يشترط' الترتيب في الموجود حتى حصل موجود' له اول ثم .. ثان ثم ثالث فال ترتيب في الذوات تقــدماً وتأخرا كالترتيب في والوجوب متناقضان الا ان يقال ان ما يجوز وجوده في ذاته عجب وجوده مما لا يتناهي فلو كان ما جاز وجوده وجب وجوده لوُجد وجوده بغيره قيل وهذا ايضاً باطل فان الوجوب بالغير انما يكون وكثيرًا ماكنا نراجع استاذنا وامامنا ناصر السنَّة [ صاحب الغنية • ا ما لا يتناهي دفعة واحدة واذا شرط الترتيب في الذوات حتى حصل في الوجود اول ثم ثان ثم ثاك ثم ينتجي الى موجودات محمورة وشرح الارشاد] المآالقاسم سليان بن ناصر الانصادي فيها ويتكلم بايجاب الغير ً والجابز انما بجتاج الى الواجب في وجوده لا في وجوبه فيكون وجوده بايجاد الغيرثم يلزمه من حيث النسبة وجوبه وقسه عليها فا يزيد فيها على أن اثبات وجه فاعلية الباري سبحنه وتعالى مما يقصر عن دركه م عقول العقلاء ثم الذي كان يستقر كلامه عليه ان قال ثبت جواز وجود العالم عقلا وثبت حدوثه دليلًا ويعرف ان فينا هذا الكلام اولًا متناقض لفظاً ومعنى اماً اللفظ فأن الجواز واما الكلام في المفرمدُ الثالدُ وهي المنْلطةُ الزيَّا. والداهية الدهيا

٩) ن ، - ٩) ن ثرط - ١٥) ن وجرد
 ٩٤ - ١) ن واجبا لرعاية - ١٩) المطلة - ١٩ ن ، ا في الحالمينية - ١٩ المر - ١٩) ن ، - ١١ ن ادراكه - ١٠٠٧) ن و تقر ذاته ? - ١١) المر - ١٩) ن . - ١١) ن ادراكه - ١١)

•• اذًا لم يتعلق الا بمطوم واحد ولم تتعلق ارادتنا الا بمراد واحد ولا .. بعضها الى بعض والارادة لا تخصص بالوجود الاحقيقة ما علم وجوده ه ما مجوز ان يخصص به والمرادات لا تتنــاهي على معني ان وجوه وجو ده في ذلك الوقت فالعلم عام التعلق بمعنى ائه صفة صالحة لان يعلم به ٔ جميع ما يصح ان يعلم والملومات لا تتناهى على معنى ائسه علم وجود العالم وعلم جواز وجوده قبل وبعد على كل وجه يتطرق الية والقـدرة لا قوقع الا ما اراد وقوعـه وتعلقات هذه الصفات اذا تغيير يخصل في الموجد والما يتعذر تصور هذا المني علينا لانا . الجواز العقلي والارادة عامة التعلق بممني انها صفة صالحة لتخصيص الجواز في التخصيصات غير متناهية ولها خصوص تعلق من حيث انها' توجــٰد وتوقع ً ما علم واراد وجوده فان خــٰلاف المطوم محال ً ٣٠ وقوعه فالصفات كلها عامة التعلق من حيث صلاحية وجودها وذواتها بالنسبة الى متعلقاتها الى ما لا يتناهي خاصة التعلق من حيث نسبة توافقت على الوجهُ الذي ذكرناه حصل الوجود لا محالة من غير نحس من انفسنا ايجادًا وابداعاً ولاكانت صفاتنا عامة التعلق فعلمن قدرتنا الا بمقدور واحد لا على سبيل الايجاد ولن يتصور بقا صفاتنا لكونها اعراضآ فيتقاضي عقلنا وحسنا حدوث سبب لحدوث امرحتي لو قدرنا علماً وارادةً وقدرةً لها عموم التعلق بمتعلقات لا تتناهي على

۳۰ – ۱) ف زنخصص الوجود حقیقة ما علم وجوده والقدرة كذلك لها عموم تملق من حيث ملاحية العبة الايجاد مطانة اي ايجاد كل ما بجوز وجوده ولها خصوص تعلق من حيث انتا – ۱۹ ف زعلى – ۱۹ از وجوده – ۱۰ عامن ف التى – ۱۵ الوجوه – ۱۹ ف و م

٢٠ سلي ايضاً اي مجرد عن المادة وبان يكون مجردًا عن المادة لا يلزم ان يكون مفيد الوجود لغيره فبطل الايجاب الذاتي من كل وجه وتمين وجه كما قال الخصم انه واجب الوجود لذاته واغانا الحجب من حيث فهم وجودًا غير مستفادلم يلزمه ان يفهم انه مفيد غيره وكذلك من فهم ائه عالم او عقل وعاقل كما قال الخصم لم ييزم منه ان يفهم منه آنه انه انما اوجد لكونه على صفة ولتلك الصفة من حيث ذاتها صلاحية • ا وبالنسبة الى غيرها نسبة واحدة ولها ايضاً خصوص وجه بالنسبة الى او من حبث هو ً وجود ويلزم عليــه امران احدهما ان يكون كل ذات وكل وجود مرجعاً والثاني ان يحدث مما مجوز وجوده مما لا يتناهى فان نسبة الجميع الى اأذات والوجود نسبة واحدة والوجهان محالان واما ان يرجح من حيث هو ذات او وجود على صفة او علا اعتبار ووجه فان ترجح من حيث هو وجود على صفةً فقد سلمت انه واجب لذاته ﴿ وهُو وجود على وجه فهو ايضاً باطل فان وجوب الوجود لذاته معناه امر سلبي اي وجوده غير مستفاد من غيره ومن موجد مفيد الوجود غيره لان معنى كوئــه عقلاً عند الخصم معنى التخصيص والايجاد عموماً بالنسبة الى ما حصل على الهيئة التي حصل ما حصل دون ما لم يحصل وذلك الخصوص لها عند اضافتهاً اياها المسلمة وبطل الايجاب الذاتي وان ترجح من حيث هو وجود علم فتول لما علم الباري وجود العالم في الوقت الذي وجد فيه اراد ٢٠

۳) ئى ئى دائى — ٣٠٠٣) ا ، — ١٠٠٨) ا ، — ٩) ئى ئىنە — ١٩) ئى ، -٢٥ — ١٥ ئىظى - ٣) ئى وتلك - ٣) ئى ائاقتا -

١٠ عبرد وجود مطلق حتى خصصتم بالوجوب ولم يكف الوجوب حتى • الارادة انما تتملق بالمراد على وفق العلم فلا فرق بين الطريقين ألا انهم ٣٠٠ لانه ُ لا يصدر عن الواحد الا واحد ثم العقل اوجب عقلًا آخر ونفسه ذكرتموه في العناية الالهية التي اوجبت ترتيب الموجودات على نظام الاكمل نقدره غمن في الارادة الازلية التي اقتضت تخصيص الموجودات على النظام الذي عَلِيهُ أَوْ لَيْسُ \* لم يَكْفُ على اصلكم خصصتم بالتعقل ولم يكف التعقل حتى خصصتم بالعناية ثم عدتم فقلتم ٥٠ هذه صفات اضافية او سلبية لا توجب تكثرًا في ذاته وتنيرًا ف سميتموه تعقلا نحن نقول هو علم اذلي وما سميتموه عناية نحن نقول هو ارادة ازلية فكما ان العناية عندكم ترتبت على العلم فعندنا ردوا معاني الصفات الى الذات وعند المتكلمين معاني الصفات لا ترجع الى الذات فالاولى بالمناظرة " في هذه المسئلة ان يدفع الخصم الى تعين على النزاع وتبيين مذهبه فيستفيد بذلك بطلان مذهب الحصم فانه يقول اول ما صدر عن الباري تعالى فهو العقـل الاول فامه فليم منعنا من ً ذلك برهان عقلي على ان العالم متناوٍ مكاناً فلنا ومنعنا عن ذلك ايضاً ذلك البرهان بعينه كم بينا وكل ما

۳) ن عن ( انگسم - ه) ف عله سورة ۱۹,۱۹ ( الله عن - ۱۹) ف تارتبت - ۱۹ ف بالماظر - ۱۳ فركل عقل -

عه معنى صلاحية كل صفة لتعلقها وقدرنا صلاحية قدرتنا للايجاد وقدرنا بقا الصفات فعلمنا وجود شي. بقدرتنا وارادتنا في وقت خصوص ودخل الوقت لا نشك ان الشي. يقع ضرورة من غير ان تتغير ذاتنا ويحيث الوقت لا ألشي وهذا كما يقدره الحصم في العقل الفعال فو يحدو من غير ان تتغير ذاتنا غير تجصوص ثم يثبت له نوع خصوص بالإضافة الى القوابل والشرايط خصوص على قدر محصوص الفيض بسبب خارج عن ذات الفيض لا يقلح في عوم الفيض باعتبار ذاته على ان الايجاب الذاتي عند الخصم فيض ذاتي هو وجود عام لا خصوص فيك و ذاكنه اغا من الواحد يفيض عقل ونفس وفلك ومن كل يقيض منه واحد ثم من الواحد يفيض عقل ونفس وفلك ومن كل عقل ونفس أعقل ونفس أعقل ونفس أعقل ونفس أعقل ونفس أعلى من الواحد يفيض النقل الاخير ثم يفيض منه واحد على المود على الموجودات السفلية وتنتهي بالنفس الناطقة

خصوص في الفيض وان تناهي الموجودات عددًا ومكاناً كتناهي • الموجودات بدايةً وزماناً الموجودات بدايةً وزماناً فلد فلنم ان الخصوص عندنا يرجع الى قبول الحوامل فيقدر الفيض بقدارها

فتغول ما الموجب لحصر الموجودات في هميّه المذوات ولا

فيل وكلامنا في اصل الحوامسل لم انحصر في عدد معلوم فلم

<sup>30 - 1)</sup> ن الايجاد - 1) ن زخاص - ۲۰۰۳) ن ـ 00 - 1) ن ز -

اذ لو كانت الحركات الساوية غير متناهية كانت الموجودات السفلية غير متناهية ايضاً وحصل من نفس بيان المذهب بطلاف هم منازعون في الترتيب الذي ذكروه فان اصحابهم قد اختلفوا في المبادي اختلافاً ظاهرًا فمنهم من قال اول الموجودات هو المنصر هم و المقل ثم النفس ثم الجسم ومنهم من قال العقل ثم النفس ثم الهيوني ثم الاقلاك ثم النفس ثم الميوني ثم

ثبية من ئب بونس قال الباري سبحانه جواد بذاته وعلة وجود العالم جوده وجوده قديم لم يزل أخيان ما نيكون وجود العالم قدياً المالم جوده وجوده والعالم قدياً لم يزل أقال ولا يجوز ان يكون مرة جواداً ومرة غير جواد فانه يوجب من ذاته أذ المانع الذاتي مانع من فيض جوده اذ لو كان مانع لما أخو خلف ولو كان المانع من غيره كان الغير هو الحامل لواجب الوجود وواجب الوجود لا يحمل على شيء ولا يمنح من شيء الحواد بي يكون لم يزل صائماً بالفعل او لم يزل صائماً بالقوة أن كان الاول أي يضرج معلول ألم يزل وان كان الماني فاأ بالقوة لا يجرج الحدج الشيء من القوة الى الفعل غير ذات الشيء فيجب الا بعضرج وغرج الصائع لمثير وذلك باطل أ

وجسماً هو فلك الافلاك وبتوسط كل عقل عقلا ونفساً وفلكاً حق انتهت الافلاك بإلفلك الاخير الذي يديره المقل الفعال الذي هو مه واهب الصور في العالم وبتوسط العقول السهاوية ولملوكات الفلكية حدث العناصر وبتوسطها حدث المركبات واخر الموجودات هي النفس الانسانية لان الوجود ابتداً من الاشرف فالاشرف حتى بلغه الى الاخس وهو الميولي ثم ابتداً من الاخس فالاخس حتى بلغه

فَهَال لَمِهُم هذه المُوجودات السفلية على هيئتها واشكالما من انواعها واصنافها التي تراها اوجدت دفعة واحدة ام على ترتيب فان وجدت دفعة واحدة ام على ترتيب فان وجدت دفعة واحدة بطل الترتيب الذي اوجده في وجود الموجودات .. وان حصلت على ترتيب شيئاً بعد شي. فاتى تحقق سبق ذاتى وتأخر ذاتى بين المعلول الاول والمعلول الاخير

وتقول ما نسبة المملول الاخرر الى المملول الاول من حيث الزمان وهما وان كانا في ذواتهما غير زمانيين الا ان النفس الانسانية حدثت حدوثاً لم تكن قبل ذلك موجودة فتحقق لها اول فا نسبة م، اولية النفس الى المقل الاول فان كان بينهما نفوس غير متناهية أحدثت في ازمنة غير متناهية كان غير المتناهي محصوراً بين حاصرين وذلك محال وان كانت متناهية فبطل قولهم ان الحوادث لا تتناهي

ع) ف يدّرَره ... ه) ف ز مذا ( ٧٥ - ١) ف امّاقتها ... ۳ اف الما مثل مع أوجبوه ... (ع) افاناً عقق

Vo - 1...() | - -

واعند الخصم ولم يقدح في كونه جوادًا هذا كم يقدره المتكلم ان • أن يوجد أزلًا لأن الباري سبحنه جواد لذاته كان السؤال حالًا لاز ولا يستحيل الموجود اليس لو عين الشخص في زماننا فيقال مجب هو المانع لفيض الوجود لا منعاً يكون ذلك عملاً او زجرًا بل هو الباري سبحنه يوصف بالقدرة على ما يجوز وجوده واما ما يستحيل الموجود المعين استحال وجوده فيالم يزل فاستحالة وجود الموجود متنع في ذاته وهكذا لو اوجدٌ ما اوجده اولًا اخرًا او اوجد جميع وجوده فلا يقال الباري تعالى ايس قادرًا عليه بل يقال المستحيل في الازل لا لعني لرجع الى الفاعل بل لمني راجع الى نفس الفعل حيث لم يتصور وجوده فان الفعل ما له اول والازلَ ما لا اول له واجتماع ما لا اول له مع ما له اول محال فهو تعالى جواد حيث يتصور الجود الموجودات معاً من غير ترتيب واحد على واحدكل ذلك غير جايز ذاته غير مقدور فلا يتصور وجوده

•، صانعاً كمان أ صانعاً بالقوة فصار صانعاً بالفعل وتغيرت' ذاته فلا يكون مصنوعاً قط واذا استحال وجود الشيء لمنى اخركان الوجود وإذا استحال وجود الشيء في نفسه ولذاته لم يكن مقدورًا وهذا ' هو الجواب ابطأ عن قواريم لو لم يكن صانعاً '' فصار ٢٢ فأما نقول انما لم يكن صانعاً لم يزل لان الصنع فيا لم يذل مستحيل

 م) ف ز وحوده لم يزل فاستحالة – ١٦ ف جهلا وجندًا ٤ – ٢٠٠٧) ف الواحد - ما فرزنك - ما فرين - ما) فومكذا - وما افي الماش بالنمل ٣٧ - و) في الحامش بالقوة او لم يكن - م) ف تفير - مم) ف ـ -(1 - 1...() 0... - 1) 0... - 1) 0... - 1) 0... - 1) 0... - 1)

تكون علة من جهة ذاتها لا من جهة الانتقال من غيرها " وكل علة من جهة ذاتها فملولها من جهة ذاتهـا وإذا كانت ذاتاً لم تزل فملولها ئبهر الهرى قالكل علة لا يجوز عليها التحرك والاستحالة فانما

١٠ بل هو صفة فعلية والصفات عندكم إما أن تكون سلوباً كالقديم الجود و معناهما الفاعل الصائع فكأنكم قلتم صائع بذاته وهو محل النزاع ومصادرة على المطلوب الاول فان الحصم يقول ليس فاعلا الفعل الى الجود وجعلته دليل المسئلة وإذا كان معنى الجود راجع الى .. ومرة غير فاعل وذلك ايضاً محل النزاع فلم يجب ان يقال انه يوجب لذاته وفعله ليس قديماً لم يزل وفيه وقع الخلاف تميرت العبارة من على اصطلاحكم وليس لله صفة ورا. هذين المعنيين فالجود من قسم .ا الاضافة لا من قسم السلب فلا فرق اذًا بين معنى المبدئ وبين معنى الفعل والابجاد فقوله مرة هو جواد ومرة غير جواد كقوله مرة فاعل الجود ّ فان عندنا وعندكم الجود ليس صفة ً ذاتية زايدة على الذات والغني فان معني القديم نفي الاولية ومعني الغني نفي الحاجة وإما ان تكون اضافات كالخالقوالرازق على اصطلاحنا والمبدئ والعلة الاولى والجواب قلناما المعني بقولك الباري تعالى جواد بذاته وما معني

١١ و فا عل الثبرة فيه من وجهربي احدها أن الفعل انما امتنع في ينانى كونه حانمًا مطاعًا لا ينتبر ولا يتاثر -- ٩) النجل غبر فيل الى فيل -- ٧) ف فصار صانعاً فقد' تجدد امراً فنغول تجدد في ذات الصانع امرام ً تجدد امر في غير ذاته والاول ً غير مسلا والثاني مسلا وهو عل النزاع

غير مسلم والثاني مسلم وهو محل النزاع وفورهم كان صانعاً بالقوة ايضاً مشترك فسان القوة يراد بها .. الاستعداد المجود "وبمراد بها القسدرة والاول غير مسلم والثاني مسلم وهو محل النزاع ولا يحتاج الى خمرج الى الفعل

واما من الثبية النائد قال كل علة لا يجوز عليها التحوك والاستحالة فاغا تكون علة من جهة ذاتها غير مسلم بلاً هو باطمل على اصله بالمقل الاول فانه لا يجوز عليه التحوك والاستجالة وليس والمديجية ذاته بل هو معلول الواجب الوجود وعلة من جهة كونه واجباً به لا بذاته وكذلك المقول المفارقة لا تقبل الحركة" والاستحالة وليست عللاً من جهة ذواتها

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 4

جايرًا في ذاته فاذا زال ذلك المعنى تحقق الجواز فصار مقدورًا فيكون مصنوعاً والصنع لم يزل انما استحال لنفي اولية الازل وائبات اولية الصنع فكان الجمع بينهما عالًا فاذا نفيت الازلية تعينت الاولية فتحقق الجواز فصح القدور فوجد المصنوع

وكزيك الجواب عن اشهر انثالة انه علة لذاته فان معنى كونه علة •
اي مبدئ لوجود شيء وانما المستنع وجود المملول مع العلة معية 
بالذات فان ذلك يرفع العلية والمعلولية وكذلك نقول يستحيل وجود المملول مع العلية معية بالزمان فان ذلك يوجب كون العلة زمانية 
١٠ قابلة المتنير وذلك محال ايضاً فيجب ان يتقدم في الوجود لان وجود 
الباري سبحنه وجود الذات غير مستفاد من غيره ووجود العبالم ، وستفاد منه والمفيد ابداً يتقدم في الوجود

اما الومِه النافي في من الشهرُّ أن نطالبهم إولَّا فنقول بما عرفتم إنه سبحانه بجب ان يكون جوادًا لذاته قالوا لإن موجودًا ما ً يفعل اكمل من موجود لا يفعل وان تصدر عنه موجودات اشرف من ان لا تصدر

فبو له لوعكس الامر عليكم ان الموجود الذي لا يفعل اكمل فما جوابكم عنه اذ ليس هذا من القضايا الضرورية خصوصاً في موجود يكون كماله بذاته لا بغيره وانما يصدر عنه فعل لو صدر ً لا لغرض ولا ليكتسب به حمدًا ولا امراً ما يتعلق بالتناقل لعمري لو

م) نا بهذا - ه) إبدأ ب ثانية ١٠٠٧ - ١٠) بان واجب - ٢٠) ب ما ١٠٠٠ م) في الحامش عند - ع) ب

انها لا تتناهي او لا قبل آخر وآخرًا بمد اول وانها اذا جازت غير متناهية اخرًا جازت غير متناهية اولاً وهمذا الظن وان كان خطأ عند المقل الا ان الخيال ربما يمين هذا الراي لكن الفرض اذا كان في موجو دات غير متناهية مجتمعة في الوجود لا متعاقبة اعدادًا وممدودات بالفعل لا بالقوة فيلزمها ضرورة الا تقبل الزيادة والنقصان

اذلو قبلت وهمي غير متناهية لكان الزايد مثل الناقص واندي بوضم ان كل جملة موجودة الاحاد بالفعل اذا زيد عليها عدد معلوم او نقص منها عدد محصور أصار ما لا يتناهى اكثر ممــا فتول اذا دخل ما لا يتناهي في الوجود من النفوس قالباقي من النفوس التي لم تلنخل في الوجود بمد اما ان كانت متناهية او ٧٧ من النفوس التي لم تلخل في العجود بمد اما ان كانت متناهية او ٧٧ غير متناهية قان لم تكن متناهية فقد تضاعف ما لا يتناهي عا لا متناهي عالا ليتاهي وذلك عال واذا كانت متناهية فاذا زيدت على غير المتناهي مارت الجملة اكثر من المسدة وهذا اكثر منه فهو خلف هم يلزم النجود لا يكون شيء اكثر منه وهذا اكثر منه فهو خلف هم يلزم وانسبة الوجودة بالفعل اما نسبة غير متناهية او الثلث او الربع او غير ذلك من النسب واذا كانت الجملة غير متناهية بالمولا استحال تقدير النسبة دل ذلك على ان الجملة غير متناهية معدودة معدودة متناهية وليس يلزم على ما ذكرناه كون المدد معمودة معدودة متناهية وليس يلزم على ما ذكرناه كون المدد

۱۳ - ۱، ن ـ - ۲۰ ن الدرض - ۲۰ ب مطوع ۱۳ - ۱) ب ـ - ۲) ب ز اذ هي نسبته عددية

ه الانسانية ونثبت تناهيها عددًا ثم نرتب عليها تناهي الاشخاص الانسانية ونرتب عليها حدوث الامزجة وتناهيها ثم نرتب عليها تناهي الحركات الدورية الجامعية للمناصر ثم نرتب عليها تناهي المتحركات والمحركات السهاوية فثبت حدث العالم باسره وهي اسهل فتول قد تقرر في اوايل العقول ان كل عدد او معدود موجود فتمول قد تقرر في اوايل العقول ان كل عدد او معدود موجود النصل اذا كان غير متناو بانضل فانه لا يقبل الزيادة والنقصان وان من مقدار غير مثل الناقص قط ولا يمكن ان يكون شي، اكبر من مقدار غير مثل الناقص من طرف يتناهي من ساير الاطراف ، وهي قابلة الإيادة والنقصان فان الزمان الذي غين فيه قد اشتمل على اشغاص المسانية متناهية ولكل شخص نفس اذا اضفت أله النوس الى ما مفي من الإشخاص التي بقيت نفوسها كانت الاوائل متناه وذلك لان نسبة ما مضى الإيادة أويد وكذلك في زمان وساعة تتزايد ، الاخر صار ابنيا وما قبل الزيادة في كل وقت يستحيل ان يكون غير الإخر صار ازيد ومثل كان نسبة ما مضى الى الحاصل كنسبة الناقص الى الاخر صار انقص كم اذا تمادي الله الله الله موجودًا بالفعل الله بوجود ، عصورًا في الوجود نم ربا يظن في الموجودات المتعاقبة في الوجود ، ما فاحود ، ما فاحود ما من در من جة ما ما من در بوعد ما فاحود ما داخود داخود ما داخود ما داخود ما داخود داخود داخود داخود ما داخود داخ

وقبل ذلك القبل بزمان الى ما لا يتناهي كان السؤال ايضاً محالًا فليس قبل العالم الا موجده ومبدعه قبلية الايجاد والابداع لا قبلية الايجاب بالذات ولا قبلية الزمان كما ليس فوق السالم الا مبدعه فوقية الابداع والتصرف لا فوقية الذات ولا فوقية المكان والله

غير متناو فانا لا نسلم ذلك في عسد معلوم موجود ومعنى قولنا الالمدد لا يتناهى انه في التقدير الوهمي لا يتناهى اي الوهم يسجز المعدود لا يتناهى اي الوهم يسجز عن بلوغ حد ونهاية فيه فيحكم العقل انه لا نهاية له وكها ان المدد والربع على الاطلاق معلوم من غير ربط بمدود و كذلك النصف والثلث فهو عدود والربع على الاطلاق معلوم من غير نسبة الى ما لا يتناهى انما فهو عدود واذا تحقق بطلان الابدان الهير متناهية في أذا تناها المحركات الدورية الساوية فتناهت الامتزاجات العنصرية فتناهت المركات الدورية الساوية فتناهت المحركات العلوية فتناها تقدير غياني أو ومادود فاما تقدير عدم عليه يمكن ان يكون فيه فالخلا بالنسبة الى العالم غير متناهية فو تقدير خيالي كتقدير العالم غير متناهية كالعدم بالنسبة اليسه زماناً وتقدير بينونة ودا، العالم غير متناهية كتقدير ازمئة قبل العالم غير متناهية كتقدير ازمئة قبل العالم عرائ كتقدير المالم عرائا مل هل عكن تقدير عالم اخر ودا، هذا العالم وودا،

مه ذلك العالم عالم اخر الى ما لا يتناهى كان السؤال عاكر كذلك لو

سأل همذا' هل يمكن تقدير همذا العالم او عالم اخر قبله بزمان

P. 0 2 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1

وقال بعضهم هو عقل اخر ونفس وفلك هو جسم وكذلك يصدر عن كل عقل عقل حتى انتهى بالعقل ً الذي هو مدير فلك القمر الفعال الواهب للصور على مركبات العالم ومن قدما، الاوابل من جوّز صدور شيء متكثر من واجب • الوجود واختلفوا فيه فنهم من قال هو الما، ومنهم من قال هو الناد ومنهم من قال هو الهوا، ومنهم من قال هو اجسام الطيفة بسيطة تركبت او اجزا، صفار اجتمعت فحدث العالم ومنهم من قال هو العدد ومنهم من قبال هو المحبة والغلبة على ما قررنا تفصيل

والما الجموس فلهم تفصيل مذهب في حدوث الكاينات وسبب ١٧ امتزاج النور والظلمة وسبب الحلاص لكن اتفقوا على نسبة المحير والصلاح الى النور ونسبة الشر والفساد الى الظلمة

راما المغزرة القدرية فاثبتوا للقدرة الحادثة تأثيرًا في الايجادة والاحداث من الحركات والسكنات وبعض الاعتقادات والاعتادات •، والنظر والاستدلال والعلم الحاصل به وبعض الادراكات وهمي التي يجد الانسان من نفسه انها تتوقف على البواعث والدواعي وورود التكليف بباشرتها والكف عنها

م) ب تسمیم ال ما ب ز بذاته ثم م مختلنون فی انه مل پیوز ان یسدر عنه الا واحد ثم اختلاوا فی ذلك الواحد فتهم ... م ...ه) اسم ای ف ۶ ما ی ف الاشارات
 ۱۷ ما ب بال ... ما ب اثرا ما مما ف الایجماب ما ما ف الایجماب ما ما ف الایجماب ما ما ف الایجماب ما ما فراید درد ما ب و درد ما ما ب و درد ما ما ب و درد ما ما خالف الهما ما ما درد ما ما ما درد ما ما ما درد ما در

## التاعلا الثانية

## في مدوث الكايئات باسرها بامداث ابه سبعار

وفيها الردعلى المتتزلة والشنوية والطبايميين والفلاسفة وفيها فييا الكسب والفرق بينه وبين الانجاد والحلق مذهب اهل الحسب من اهل الملل واهل الاسلام ان الموجد لجميع الكاينات هو الله من أعير اللله تعالى بشرط ان يكون وجود ذلك الغير مستنداً الى مودود اخر ينتجي الى واجب الوجود بذاته ثم هم ختلفون في انه واحد من كل وجه فلا يصدر عنه الا واحد فذهب اكثرهم الى انه واحد من كل وجه فلا يصدر عنه الا واحد هو المقل وقال بعضهم هو المنصر ثم المقل وامقل واختلوا في ديمادر عن المعول الاولى في المتنبوا في الهادر عن المعول الاولى فقال بعضهم هو المنصر ثم المقل

) ٺ ــ – •) ٻ ٺِ • ٧ – ا) ٺ وائہ ہے۔ ۲) ٺ ز الاول – الوجود والامكان طبيعته طبيعة عدمية فلو اثر في الوجود لاثر بشركة العدم وهو محال

وهذا المرهاد أمما نقلناه عن قولهم في الجسم انه لا يوثر في الجسم الجادًا وابداعاً أذ الجسم مركب من مادة وصورة فلو اثر لاثر بشركة مه من المادة والمادة لها طبيعة عدمية فلا يجوز ان قريد شيئاً فالجسم لا يجوز ان توجد شيئاً فالجسم لا يجوز ان يوجد اليادة ونفس الوجود كالمصورة كما أن الجسم لا يوثر من حيث صورت الا بشركة من المادة كذلك الموجود بنيره الممكن باعتبار ذاته لا يوثر من حيث وجوده الا بشركة من المكان الوجود فلا موجداً على المقيقة الا بوجود أواجب بذاته من كل وجه لا يشوب المكان ولا عدم من وجود أوسايط ان أثبت أفاتها معدات لا موجدات

فلد قبل المسكن باعتبار ذاته انما يوجب غيره او يوجد باعتبار وجوده بغيره وحين لاحظنا جانب الوجود نقطع نظرنا عن الامكان والمعدم فان الامكان قد زال بثبوت الوجود وحصل الوجوب بدل ، الامكان فلا التفات الى الامكان اصلا فلم يوثر بشركة الامكان والجواب فلنا اذا كان الوجود من حيث هو وجود موثراً من غير ملاحظة الى وجه الامحكان والجواز فليوثر وجود كل موجود مم

عير ملاحظة الى وجه الامتكان والجواز فليوثر وجود كل موجود ٤٧ حتى لا يكون العقل بالايجاب اولى من النفس او الجسم وحتى يكون الجسم موثرًا في الجسم باعتبار صورت له لا من حيث مادته فان ۲) بازین
 ۲) بازی

ووافتاً افهومةً على ان جسماً ما او قوة في جسم لا يصلح ان يكون مبدعاً لجسم ان يكون مبدعاً لجسم ووافتاً الجوس على ان الظلمة لا يجوز ان تحسدث باحداث ل ورافتا الهنرن على ان القدرة الحادث لا تصلح لا تحداث و الاجسام والالوان والطموم والروايح وبمض الادراكات والحيوة والموت ولموت وهم اختلاف مذهب في المتولدات واغا اوردنا هذه المسئلة معيب حدث العالم لان الدليل لما قام على ان الممكن بذاته من حيث موجود ممكن مستند الى الجواد الباري سبحنه من حيث وجوده والوسايط معدات لا موجبات وهذا هو مدار المسئلة والوسايط معدات لا موجبا وهذا هو مدار المسئلة على موجب على موجب اصلمم باعتبار انه موجود ومع المعتزلة على موجب عقايدهم

اما اللموم على الغموسة فنفول كل موجود بغيره ممكن باعتبار • • ذاته لو جاز ان يوجد شيئاً فاما ان يوجده باعتبار انه موجود بغيره او باعتبار انه موجود بغيره او باعتبار انه ممكن بذات ه او باعتبارهما جميعاً لكن لا يجوز ان يوجد باعتبار انه موجود بغيره الا بشركة من ذاته اذ لا تعزب ذاته عن ذاته ولا يخرج وجوده عن حقيقته وهو باعتبار ذاته ممكن

٠١ واجب الوجود واحدة من كل وجـــه الا انها لا' تـــكثر بالاضافات • ا مذهبهم حيث قالوا الواحد لا يصدر عنه الا واحد وان قالوا هذه • بالحقايق ايضاً فعليكم ان تثبتوا في المعلول الاول هذه الحقايق بحيث وان لم توجب كثرة في الذات الا انها لا توجب اشياء فمان ذات وذلك ممال عندكم وعليكم ايضا ان تثبتوا ان تلك الاعتبارات جواهر مختلفة متايزة بالحقايق تستدعي مقتضيات اربمة مختلفة والسلوب والصفات الإضافية والسلبية لا توجب اشياء متعددة أذ يناسب كل واحد واحد والا فيلزم ان يصدر عن شيء واحد اشياً. القتضية لا ترجع الى اضافات وسلوب فان كثرة الاضافات والسلوب ٧٧ لواوجبت لاضيف الى واجب الوجود جميع الموجودات اضاف واحدة من غير وسايط وذلك محال عندكم فهم بين امرين متناقضين انَ اثبتُوا في الملول الأول صفات ايجابية ختلفة الحقايق فقد ناقضو الصفات التي ثبتت اضافية او سلبية لزمهم ان يثبتوا مقتضيات متعددة لواجب الوجود وذلك ايضا يناقض مذهبهم كع قول ها هنا مقتضيات اربعة عقل ونفس وفلك ومادة وهمي وهذا الزام افعام لا معيمل " غد ثم نفصل القول! بعد الاجمال

ان يرجب - ١١) از هو جسم مركب من صورة (ولمله حاشية بأخوذة من كتاب النجل ص ١٧ س ١٠)
 النجل م ١٧ س ١٠)
 ١٧ - ١) ب : - ١٧ ا نهم - ١٥ ف اذا - ١٠) ف تشبئ - ١٠ ف د لم - ١١) ف يـ ـ -

الوجود' من حيث هو وجود لا يختلف وانمــا الاختلاف في كل موجود انما يرجع الى الفواصل<sup>اً</sup>

فاده في العقل الاول انما يوجب شيئاً اخر بسبب اعتبارات في ذاته فهو من حيث وجوده بواجب الوجود يوجب عقلا او نفساً ومن حيث انه ممكن بذاته يوجب جسماً هو صورة ومادة وقولكم ان • وجود العقل والنفس وجهة الامكان يناسب وجود المادة والصورة وانما حملنا على اثبات هذا الايجاب ان الواحد لا يجوز ان يصدر عنه الا واحد فانه لو صدر عنه اثنان أكمان عن جهتين ولو ثبت ان له جهتين لتكثرت ذاته وقيد دل البرهان على ان واجب الوجود لن . .

والجواب فتنا ولو كان العقل انما اوجب عقلا او نفساً باعتبار انه واجب بغيره لا وجب الجسم جسماً او نفساً باعتبار انه واجب بغيره فان قضية الوجوب بالغير لا تختلف الا ان يكون احدهما بغير والسطة والنافي بواسطة والا فن أحيث ان ألجسم ذو مادة لا يهتنع عليسه ووالتاني بواسطة والا فين أحيث ان المعقل من حيث انه ذو المكان في ذاته لم يعتنع عليه الايجاب والايجاد من حيث انه واجب بغيره فقولوا ان الجسم بجوز ان يوجد أجسماً او قوة في جسم بجوز ان

3٧ - ١) ف وجود الموجود - ٣) (الموامل - ٣) ف م - ١٠) اوجه
 ١٠) ب ف لان - ١١) ب ف مختلفين
 ٥٧ - ١) ف لا واجب - ٣) ب ف و - ٣٠٠٠٣) ف م - ١٠) پ ف

عبارا**ت فنطالبهم اولًا بصحة هذه المناسبات ولا يجدون الى اثباتها.** سبيلًا مُ هُول كُونه واجب الوجود بيوره امر اضافي لا محالة لان كون واجب الوجود مبدا وعلة او موجباً ومبداعاً امر اضافي لا تحتكيز به الذات فاذا كان الايجاب اضافة فيكون بين الموجب تسكير به الذات فاو صلح ان يكون موجباً في العقل الاول المقل تشكير به الذات فاو حلح ان يكون موجباً في العقل الاول العقل الاحراء ألصح مثله في واجب الوجود بذاته فهلا كثرت الاضافات في حتى واجب الوجود بذاته فهلا كثرت الاضافات في العقل النما الذي هو واهب الصور على العالم الجماني فانسه ما هم. وسيخه أمم تختلف من صورة تحدث في العالم الاولا على العد والصور يختلف ولا تختلف من حيونة تجلف القوابل والحوامل ولو اختلف ألا يتناهى ولا تختلف ويكبر بينائد اليه المكل نسبة واحدة من حيث وجودهما الملكن مم صفات حقيقية كذلك يجب ان يقال في واجب الوجود بذاته انه ين عبد اليه الكل نسبة واحدة من حيث وجودهما الملكن مم الاختلاف يحصل في القوابل او تمكون الاحتافات والسلوب كثيرة

فنقول اذا كان المقتضي مفصلا معلوما مختلف الانواع يجب ان يكون
 المقتضي مفصلا معلوما مختلف الحقايق وما اثبتم الا امرين احدها
 مه كونه واجبا بغيره والثاني كونه جايزًا بذاته وكونه واجبا بغيره اوجب عقلا او نفسأ وكونه مكناً بذاته اوجب صورة ومادة فقد اثبتم صدور موجودين جوهرين قايين بذاتيها من وجه واحد وذلك ايضاً يناقض مذهبهم!

واراد من تأبس منهم ان يعتذر عن هذين الالزامين فقال ان الواحد لا يصدر عنه الا واحد كما ذكرنا الا ان العمل الاول اغا يكثر باعتبارات ذاته لا تجا استفاد من غيره لان الامكان له من ذاته لا من غيره والوجود له من غيره لا من ذاته فلم يستفد الكثرة .. واجب الوجود لعمري لما حصل العقل حصلت له اعتبارات واحداً في ذاتيه والرابع كونه ممكنا في ذاته فاوجب من حيث هو عقل عقلاً ومن حيث هو موجود بواجب الوجود نفساً ومن حيث هو واحد صورة ومن حيث هو ممكنا في ختلفة الانواع

۱۷۸ اظروا بس الاعتبار الى هذا الاعتذار هل هو الا تحكم عض لم
 بقم عليه دليل عقلي ولا شاهد حسي بل هو اقل رتبة من طرد الفقها
 ادادوا بنا اشرف الموجودات كهالا على اعتبارات كلها ترجع الى

الباري تمالي وما هو له من ذات ه فان الذي له من ذاته ليس الا المكان الوجود بقيت اعتبارات ثلاث وان كانت مستفادة من الاول استدعت ثلاث مقتضيات وواجب الوجود واحمد من كل ٨٨ وجه وان كانت له لذاته اي من لوازم ذاته فقد بطل قولكم ان الذي له من ذاته هو الامكان فقط ثم الامكان لا يناسب الا المادة لان طبيعة المادة عدمية لها استعمداد قبول الصور والامكان لا يليعة عدمية ايضا لها استعمداد قبول الوجود بقيت الصورة لا

ومعا فيضى منه افعب ان الجسم الذي هو مركب من جوهرين • ختلفين مادة وصورة لا مجوز ان يوجب جسما مثله وشيء ما له وجود بنيره وامكان بذاته يوجب جواهر عقلية حقيقية ختلفة بالنوع لا مجوز ان تشترك في مادة مع ان الامكان ليس يتحقق له وجود الا في الذهن والمادة يتحقق لها وجود في الخارج فعرف مهذه الاعتراضات ان الواسطة التي اوجبوا وجودهما حق قوجب • الموجودات لا يحتاج اليها

ثم تقول من آین اثبتم اربع اعتبارات فی الصادر الاول حق صدرت عنه اربعة جواهر فا قولكم فی الصادر الشانی والثالث افیصدر عن كل واحد علی مثال ماصدر من الاول او يتغير الترتيب ۲۸ فان كان على مثال الاول فيجب ان يصدر عن كل واحد من الاربعة

ب ريد ۱۸ -- ۱۰۰۰ ا ا -- ۲۰ ب ن يقفي -- ۳۰ الالكان -- ۱۴ فوق ۱۰ ف -- ۲۰ ف -

وتــعدد الموجبات بحسب تلك ولا يوجب ذلك كثرة" فيالذات كما قالوا في المطول الاول<sup>ا</sup>

وانوا في المعول الاول عقلا الرسابي عندكم لان معن كونه وتقول كون المقل الاول عقلا الرسابي عندكم لان معن كونه عقلاً انه مجرد عن المادة والتجريد عن المادة سلب المادة ونفيها والنفي كيف يناسب وجود جوهر عقلي هو عقل كيف والسلوب. كيفيزة فهلا اوجب بكل سلب جوهراً عقلياً فانه كما يسلب عنه الكيفية والكدية والوضع والحيز والمكان والزمان ولم يجب ان يقال ييزم عنه لمكل سلب جوهر عقلي ومثل هذه السلوب تتحقق في حق واجب الوجود ايضا ولا يوجب كل سلب جوهراً عقلياً وان . سلم ذلك حصل غرضنا من اضافة الكل اليه كم تقول لم صاد كونه واجب الوجود لغيره اولى بايجاب نفس أ

من كونه مجردًا عن المادة ولو عكس الامر فجمل ما ذكر تموه أللنير موجبًا للمقل وما ذكر تموه من التجرد عن المادة موجبًا للنفس اي على ينزم منه واي خلل كان يحصل وهل هذا الا تحكم أباده وني على تقليد او تقليد استند الى تحكم وحدة المقل في ذات وقول عددتم اعتبارات اربة وقضيم بوحدة المقل في ذات موقاتم ان الوحدة توجب نفسا او جسمًا فبينوا ما هو المستفاد من

 <sup>・)</sup> シーンジャ(こ ー ト) ナー(こく ー ナー) かって カーマン では カーマン では カーマン では イー・ロン かっぱ アリー・ス・カー・ロン カー・ロン カー・

بالضرورة استناد الموجودات الى صانع عالم قادر مختار ابتدع الخلق بقدرته وارادته ابتداعاً واخترعهم على مشيئته اختراعاً ثم سلكهم في طرق ارادته 'وبعثهم على 'سبيل عبته لا يملكون تأخراعا قدمهم اليه ولا يستطيمون تقدماً الى ما اخرهم عنه وهذا القدر ميكفي في هذه المسئلة من الرد على الفلاسفة المتفقين على رأي السطاطاليس وسنردا على الباقين عند تعقبنا اراء ارباب القالات ان شاء الله تعالى

واما المهوم" فندهبهم يدور على قاعدتين احديهما ذكر سبب غدادتراج النور والظلمة والثانية ذكر سبب خلاص النور من الظلمة والاولى هي المبدأ والثانية هي المعاد وذلك انه لما الزم عليهم إن النور والاولى هي المبدأ والثانية هي المعاد وذلك انه لما الزم عليهم إن النور وطبيعة فتكيف امتزجاً ومما الموجب لاجتماعهما حتى حصل الامتزاج وحصل بحصول الامتزاج مبور هذا العالم ثم هل يبقى هذا الامتزاج ابد الدهر ويلزم عليهم كون اجزاء النور معذبة ابد الابدين او تسخلص يوماً ما فما الموجب للخلاص

فصار مدار المسئلة ممهم على تقرير هذين الركنين فالت طايفة منهم ان النور فكر في نفسه فكرة ردية فحدث منها الظلام متشبئاً ببعض اجزاء النور وهذا قول من قال بجدوث الظلام (۱۰۰۰) با ف ابداعا - ها) ب وافسترعم - ۱۰۰۰۰۰۰ ف س - ۱۸۲ اب ف سنورد - ۱۸۱ راجم الی کتاب (لنحل ص ۱۸۱ - ۱۸۱ ب فی ف س - ۱۸۲ - ۱۸۱ ب فی ف س - ۱۸۲ - ۱۸۰ با فیاس - ۱۸۲ این با قلم - ۱۸۰ با فیاس - ۱۸۲ این با قلم - ۱۸۰ با فیاس - ۱۸۶ این با قلم - ۱۸۶ با فیاس - ۱۸۶ این با قلم ۱۸۰ با فیاس - ۱۸۶ با قلم ۱۸۰ با فیاس الماد ۱۸۶ با با فیاس الماد ۱۸۶ با با فیاس الماد ۱۸۶ با با وافسترعم الماد ۱۸۰ با با وافسترعم - ۱۸۰ با با وافسترعم - ۱۸۰ با با با با درام الماد می در الماد الما

٣٨ الموجب لتعيين القطبين بالموضع المعلوم مع ان كل كرة واحدة وليس بعض الاجزاء بتمين القطب فيه اولى من البعض فان كنتم' شرعتم في طلب العلـة لكل شيء وادعيتم ان كمال نفس الانسان فيأ ان اربعة جواهر فيتضاعف الاعداد اربعة في إربعة وذلك على خلاف على تسعة من العقول او تسعم من النفوس وتسعة من الافلاك وادبعاً هلا نقص فهل الانتها. الى عدد معلوم ثم الوقوف عليه الا تحكم محض ثم ما الموجب حتى يتنير التأثير من السماوي المتركب تركيباً والوقوف عليها اخرًا وما الموجب لتقدير النجوم والشمس والقمر .، تتجلى لها حقايق الموجودات وتصرفتم بالفكر العقلي في الهيئات \*.. وكيفية الابداع فافيدونا جواب هذه الاسولة واذرأينا انحصاركم قاعدتكم على ما سدتم عرف بظلان مذهبكم من كل وجــــه وعلم الوجود او يصدر عن العقل الثاني ادبعة اخرى ً فما الموجب للوقوف من المناصر فهلا زاد الى ما لا يتناهى او هلا أ زاد بعدد معلوم او لا ينحل قط المتحرك تحركاً على الاست دارة لا يسكن قط الى العناصر والمركبات تركيباً لا يدوم قط ولا يثبت على حال قط المتيحركة تحركآعلى الاستقامة ثم الانتهاء الى النفس الانسانية وتحيركم ورأينا الوجود على خلاف الترتيب الذي وضمتم ولم تستءمر باقدارها المعلومة حتى صار منها ما هو اكبر ومنها ما هو اصغر وما

 $\frac{7}{4}$   $\frac{7}$ 

رمن قال بحدوث انظلام فقد لزمه حدوث شرّ من خير ثم حدوث العالم من الامتزاج أوذلك حدوث خير من شرّ

ومن قال جدمه فقد ازمه حصول العالم من الامتزاج والامتزاج ومن قال جدمه فقد ازمه حصول العالم من الامتزاج والامتزاج المكان خيراً فهو حصول خيد من شر وان كان شراً فهو حصول شر من خير مم لو كان الامتزاج خيراً اوجب أن يكون الحلاص بد من حصول خير من شراً لانه ضده ولو كان الامتزاج خير وعلى اي وجه قيد فلا يو حصول شر من خير وعلى الي وجه قيد فلا المقتضي الا طبيعة واحدة ونحن نرى مختلفات في العالم اختلاقا في العالم اختلاقات تستحيل ان تحصل من امتزاج امرين بسيطين مد حضادة وهذه المختلفات تستحيل ان تحصل من امتزاج امرين بسيطين مد على خلاف فانها لا يوجبان اموراً على خلاف فاتيما لا يوجبان اموراً على خلاف فاتيما ولا يوجدان اكواناً على خدائم والكاينات حصلت مل حل خدائم ولا يوجدان اكواناً

الكاينات' الى الله سبحانه خلقاً وابداعاً وربهم لهربقاد في ذلك احدهما قولهم الافعال المحكمة دالة على علم . و يخترعها اذ الاتقان والاحكام من اثار العلم لا محالة واذا كان الفعل

من الامتزاج بل لا بذّ من اسنادهما الى فاطر حكيم قادر عليم

واما الكلام على المنزدَ فنذكر اولًا طريق اهل السنَّة في اسناد

۳...۳) ب. ـ ۳...۳) ف. ـ ـ ما) ف وجب ـ ه) ف واغراض ۸۸ ـ ه) فر الكليان

٥٨ الشر ومنبع الفساد فانه ان كان كل فساد في العالم انما انتسب الى ٢٨ شرا وان لم يكن موجودًا حقيقة فما ليس بجوجود حقيقة كيف يكون ونفول انِفَماْ الظَلامُ لا يُخلو اما ان يكون موجودًا حقيقةً او لم يكن فان كان وجوده وجودًا حقيقيًا فقد ساوى ً النور في الوجود الظلام والظلام انتسبالي الفكرة كانت الفكرة مبدأ الشر والفساد • من غير ان ينسب اليه وان حدث بألنور فالنور كيف احدث اصل يقتضي الا يحصل وجود ما وقد حصل فهو 'خلف قديماً وكيف ينافي ' ضده وكيف يجصل منه امتزاج وكيف يجصل لحدوث الفكرة الردية فان حدثت بنفسها فعلا محدث الظلام بنفسه في الحوادث ولزمهم ان ينسبوا كل الشر واصل الفساد اليه وبطل الاهتياز عنه من كل وجمه وكذلك ان ساواه في القدم. والوحدة ثم الوجودمن حيث هو وجودخير لا عالة فإيكن الظلام شيئين متنافرين غاية الننافر طبماً لا يتزجان الا بقاسر فانهما لو من امتزاجه وجود العالم امتزجا بذاتيهما أبطل تنافرهما بذاتيهماً وما هو متنافر ذاتاً لا مجوز .. ان مجتمع ذاتاً فالذات الواحسة لا توجب اجتماعاً وافتراقاً وذلك ومن قال بعدم الطهوم فالرد عليه أن العقل يقضي ضرورةً أن فبنال لويم اذا كان النور خيرًا لا شر فيه بوجه ما فما الموجب ومن العجب أبهم المنزدوا حتى لم ينسبوا شرًا جزئيًا الى النود

بالقدرة الحادثة من كل وجه لان الاحكام والاتقان فيه دل على علم الفاعل ومع ذلك لم يجز على اصلكم فدل ان الاستدلال بانتفاء العلم من كل وجه باطل وايضاً فان القدر الذي ' تعلق العلم' بمه وجب ان ٨٨ يكون خلوقاً للعبد وعندنا العلم بالفعل من كل وجه غير شرط أب ل

العلم بإصل وجوده سرط لوده قاعير ومعوم يسم وسلم والمحل وجوده سرط لوده قاعير ومعوم يسم وسلم وسلم وسلم والمودة المناسطانة حدوث الفعل والمهدرة الحادثة بل انفي كون العبد خالقاً لافعاله التي يثاب ويعاقب عليها اذلو كان خالقاً لدل الاحكام أي فعله على علمه لكن لم يدل فلم يكن خالقاً لائد لو كان خالقاً لكان عالماً بجلقه من كل وجه لكنه . . ليس بعالم به من كل وجه فليس بجالق

هذا وجد دود هذا انظر فلا يلزمنا تقدير الاحاطة به من كل وجه فان انتفاء العلم اذا كل على انتفاء الخالقية لم يلزم ان يدل وجود العلم على ثبوت الخالقية بل هو عكس الادلة والدليل لا ينمكس و و نصر بنا لبيان الاستحالة صفنا الدليل صياغة اخرى ملنا لوكان الفعل منتسباً الى العبد ابداعاً لوجب ان يكون في حبل ابداعه عالاً مجميع احواله ويستحيل من العبد الاحاطة مجميع هه وجوه الفعل في حالة واحدة لامرين احدهما ان العلم الحادث لا يتعلق بعلومين فيؤدي الى ان يكون عالاً جاهمالا بملوم واحد في حالة واحدة الوجهين فيؤدي الى ان يكون عالاً جاهمالا بملوم واحد في حالة واحدة ۸۸ - ۱) ف القدرة التي - ۲۶ ب - ۳۰ ف مشروط - ۲۰۰۰ ب الدلالة - ۱۰ اله - ۲۱ ب ف الدلالة ۱۹۰۰ - ۱۱ ب ف ز الواحد -

٨٨ واوردها في كتبه وفرضها في الغافل اذا صدر عنه فعل علمَهُ علمَهُ من وخِه دون وجه علم جملة لا علم تفصيــل فوجوه الاحكام في الفعل لم تدل على علمه وليست من آثار علمه فيتعينًا صادرًا من فاعل متقن فيجب ان يكون من آلمار علم ذلك الفاعل ان الفاعل غيره وهو الذي احاط به علماً من كل وجه وهذه الطريقة هي التي اعتمد عليهاً الشيخُ ابو الحسن الاشعري رضي الله عنه بالمخلوق المخترع من كل وجه كذلك يستحيل ايجاده على غفلة من وجه قال الله تعالى ألا يَمْلُم من خَلَق ً وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلخَبِيرُ ومن المعلوم ان علم العبد لا يتعلق قط بما يفعله من كل وجه بل لو بالفمل من كل وجه كذلك العالم لم يحط به علماً من كل وجه أوالفاعل الخالق يجب ان يكون محيطاً بالفعل من كل وجه ً اذ الاحكام انما ٠٠ يثبت فيه من اثار علمه لا من ائار علم غيره ويدل على علمه لا على علم غيره فكما يستحيل ايجاد الفعل واختراعـــه على جهل وغفلة وان لم يتفق في الصورة المذكورة وقوعاً لا وجوباً فلو قدر ُ تعلق القدرة الحادثة فان احاطة العبد بالفعل من كل وجه غير مستحيسل العلم الحسادث بالفمل من كل وجه وجب ان تجوزوا حصول الفعل والحمي أن الدليل ليس بمختص بالنافل فأن النافل كمالم بحطً علماً فار قبل همذا الدليل لا يصلح لاثبات استحالة حدوث الفعل ١٠

الوجود من حيث انه وجود بل من وجه آخر وهو القيام بالنفس والحبية والتحيز والاستفناء عن المحل وعند الخصم هذه كلها صفات تابعة للحدوث وليست من اثار القدرة واما الشيشية والعينية والجوهرية والعرضية فهي اسماء اجناس عنده ثابتة في المدم ليست الوجود وهو لا يختلف في الموجودات وجهة الصلاحية ايضاً وفي القدرة علا لايجاد موجود ما صلحت لايجاد كل موجود لكنها لا تصلح لايجاد بعض الموجودات من الجواهر واكثر الاعراض فلم تصلح لايجاد موجود ما

رمما برمغه آن الصلاحية لو اختلفت بالنسبة الى موجود وموجود لاختلفت بالنسبة الى قدرة وقدرة حتى يقال تصلح قدرة زيد لحركة ولا تصلح قدرة عمرو لمثل تلك الحركة بل عند المخصم نيد لحركة ولا تصلح قدر البشر استوت كلها في الصلاحية كذلك شملت حقيقة الوجود جميع الموجودات فيجب أن تستوي في قبول القدرة بل هي مختلفة بالنسب وعن هذا صلحت للايجاد عندهم ولم تصلح للاعادة والاعادة ايجاد ثان وصلحت لتحصيل العلم ولم تصلح للاعادة والاعادة ايجاد ثان وصلحت لتحصيل العلم ولم تصلح اللاعادة ما مهدا صلحت الدهم ولم مناسلة مناسبة ومن هذا صلحت الدهم ولم مناسلة مناسبة ولم تصلح اللاعادة والاعادة ايجاد ثان وصلحت لنحصيل العلم ولم تصلح تصلح المهدات المهددة الم

للففلة عن ذلك العلم ومعا بومغم ان صلاحية القدرة لم تخل من احد الامرين اما ان ٣٠ تثبت عموماً فيجب ' ان لا يختلف بالنسبة الى موجود دون " موجود ۳۴

\*\* - こうらずれて - \*\*) ・ - \*\*

ويكون علمه علماً من وجه وجهلاً من وجه

المان ان وجوه المعلومات في الفصل تنقسم الى ما يعلم ضرورة والى ما يعلم نظرًا فيصتاج حالة الايجاد في تحصيل ذلك العلم الى نظر وروة وهو اكتساب ثان ورجا يجتاج الى معرفة الضروري والنظري من وجوه الاكتساب فيؤدي الى التسلسل حق لا يصل الى ايجاد الفمل وجوه الاكتساب فيؤدي الى التسلسل حقلا يصل الى ايجاد الفمل وجزيًا وعال هذا المعني صار كثير من عقلا، العلم بوجوه الفعل كميًا المائية هو المبدئ أوجود الفعل الاولى وفرقوا بين العلم الفعلي والعلم بنداته هو المبدئ أوجود الفعل الاولى وفرقوا بين العلم الفعلي والعلم اله الاتفعالي وانما يجتاج الانسان الى القدرة والارادة والدواعي والالات المائي والعلم على الالعلم على ما هو به ولا يكسبه صفة ولا يكتسب عنه صفة وهذا هو سرّ هذه الطريقة ونهايتها ألمائي المائي في بيان استحالة كون القدرة الحادثة صالحة وهذا هو سرّ هذه الطريقة ونهايتها

فنفول لو صلحت للايجاد لصلحت لايجاد كل موجود من الجواهر والاعراض وذلك لان الوجود قضية واحدة تشمل الموجودات وهو من حيث ان ه وجود لا يختلف فليس يفضل الجوهر العرض في .٣

۳) ن وجهلا - ۳) ب و - ع) ن كاينا ۱۹ - ۱) اعلمه - ۳) ن للمرض

واما القاضي ابو بكراً فقد اثبت لها اثراً كما سنذكره ولكنه يبرئ جهة الوجود عن التأثير فيه فلم يلزمه التمميم قال انقاضي الانسان يحس من نفسه تفرقةً ضرورية بين حركتي

• اكل موجود فتعين انه يرجع التاثير الى صفة اخرى وهي حال زايدة ٠٠ يرجع الى ذاتي الحركت بن والانسان لا' مجد التفرق أفيهما • ترجع الى نفس الحركتين من حيث الحركة لانهما حركتان متماثلتان وكون الثانية غير مقدورة ولا مرادة ثم لم يخلُ الامر من احد حالين بل الى زايد على كونها حركة وهو كون احدهما مقدورة مرادة تعلقت القدرة باحديها تعلق تاثير علم يخل الحال من احد امرين احب على الوجود قال وعند الخصم قاددية البادي سبحائه لم توثر الافي حال والجوهرية والعرضية والكونية واللونية الى اخص الصفات من الفبرورية والاختيارية کحركة المرتمش وحركة المختار والتفرقة . اما ان يقال تعلقت القدرة بأحديها تعلق العلم من غير تأثرير اصلًا فيؤدي ذلك الى نفي التفرقسة فان نفي التاثير كنني التعلق فيما هه وبينها الأفي امر زايد على وجودها واحوال وجودها واما ان يقال صفات الوجود والاول باطل بما ذكرناه انه لو اثر في الوجود لاثر في ان يمجع التائير الى الوجود والحسدوث واما ان يدجع الى صفة من هو الوجود لانه اثبت في العدم ساير صفات الاجناس من الشيشية الحركات والسكون والسوادية والبياضية فلم يبق سوى حالة

٩) ن ز رحمه الله - ما ب ف ز ما - ما ب الضرورة والاختيار
 ٥٥ - ١١ ب ف س - ٢٠٠٠ ١ ب س - ما ب ف لا و ب في ذائصًا بل في
 - ما ف (لتأثير - ٥) ب (السية - ١) ف السكذات -

كما بينا واما ان تثبت خصوصاً ولا دليسل على التخصيص لبعض الموجودات دون البعض سرى جريان العادة بما الفتاه من الافعسال المنسوبة الى العباد وسنبين ان ذلك على اي وجسه يثبت وبالجملة فليس يصلح ذلك دليلا على حصر صلاحية القدرة فيها دون ساير الموجودات تجويزاً والمكاناً

فلد فبل السمّ الوجيم تعلق القدرة الحادثة ببعض الموجودات دون البعض وسعيم نفس التعلق كسباً فما ذكر تموه في التعلّق والكسب من التخصيص فهو جوابنا في الايجاد من التخصيص والكسب من التخصيص فهو جوابنا في الايجاد من التخصيص فهلا جوذم عموم التعلق حتى يتعلق بكل موجود قديم او حادث ومن فوهر او عرض فان خصصمم التعلق مع نفي التأثير فلا تستبعدوا في تحصيص التعلق مع اثبات التأثير

والجواب قلنا نحن بينا القدرة الحادثة وتعلقها بالقدور ولم نثبت \$ عوم التعلق و لا لزمنا ذلك اذلم نعين جهة التأثير بالوجود والحدوث وانتم عينتم جهة التأثير بالوجود من حيث هو وجود قضية عامة ه، فلزمكم عموم التعلق والتأثير في كل موجود واستحال على اصلكم حصر صلاحية القدرة في بعض الموجودات دون البعض ولم يثبت شيخنا ابوالحسن رحمه الله للقدرة الحادثة صلاحية اصلالا لا لجة الوجود و لا لصفة من صفات الوجود فلم يلزمه التعميم والتخصيص

۳) ب ف ينسب - ١٠ ف فيما - ٥) ف ز البات - ٢، ب ف البيسا - ٧) ف بالقدورات ٩) ف بالقدورات ٩٥ - ١) ب ف ز والوجود ( وهو هواب )

Configuration of  $\frac{1}{2}$  in  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}$ 

ه، وذلك هو المدل

اسم لها ولا معنى

قال 'بل هي معلومة بالدليل "والتقسيم الذي ارشدنا اليه كما بينا وان لم تتيسر لي عبارة عنها باسم خاص لم يضر ذلك السنا اثبتنا وجوها واعتبارات عقلية للفعل الواحد واضفنا كل وجه الى صفة اثرت فيه من اللوقوع فانه من اثار القدرة والتخصيص ببعض الجايزات فانه من اثار الارادة والاحكام فانه من دلايل العلم وعند الحصم كون الدمن واجباً او ندباً او حلاكما وابعضها وبعضها من اثار الارادة .. للمرض فاذا جاز عنده اثبات صفات هي احوال واعتبارات زايدة وكانك العجود لا تتعلق بها القادرية وهي معقولة ومفهوماً ومن ازاد نبية ليستبعد مني اثبات اثر للقدرة الحادثة معقولة ومفهوماً ومن اراد تعين ذلك الوجود لا تتعلق بها القادرية وهي معقولة ومفهوماً ومن اراد تعين ذلك الوجود لا تتعلم الواحائاة او اسم فوع يتايز بالعوارض واللوازم اسم جنس يشمل الواعاً واصنافاً او اسم فوع يتايز بالعوارض واللوازم فان الحركات تنقسم الى اقسام فنها ما هو كتابة ومنها ما هو قول المراحل على مناعة باليل ومنها ما هو قول

 $A_{1...}A_{1...}$   $A_{1...}A_{$ 

م امم الشرط ان يكون عالماً بمه من كل وجه والمكسب هو المقدور بالقدورة الحادثة ويلزمه حكم وشرط ١٠٠ الحكم فان يتغير المكتسب بالكسب فيكسبه صفة ويكتسب عنه صفة

اما الحمكم فان لا يتنير الموجد بالايجاد فيكسبه صفة ولا

ر اما اشرط فان یکون عالماً ببعض وجوه الفعل او نقول یلزمه التغییر ولا پشترط العلم به من کل وجه

وهذا تحقيق ما قاله الاستاذ ان كل فعل وقع على التعاون كان

・・/ - いっさいららは - から - - \*\*\*\*\*\* シシング・・・) こうでん - いららな - \*) でん - \*) ロシェー・) ロシェー・) ロシェー・) ロシェー・) ロシュー・) ・/ - いうらさ

من هذه الوجوه بل هي كلها مستفادة له من الفاعل والذي له بذاته هو الامكان فقط واما وجوده فستفاد من موجده على الوجه الذي هو به وهو اعم الوجوه واما كونه كتابة او قو كلا فستفاد من كاتبه هو به وهو اعم الوجوه واما كونه كتابة او قو كلا فستفاد من كاتبه وقايله وهو اخص الوجوه فيتميز الوجهان تميزًا عقليًا لا حسيًا الوجوه الى صفة لها عموم التعلق وسمي الثاني كسباً وفعلا وهو نسبة اعم ها اخص الوجوه الى صفة لها خصوص التعلق فهو من حيث وجوده والموجد لا تتغير ذاته او صفته لوجود الموجد ويشترط كونه عالمًا يجميم بجهات الفعل والمكتسب تتغير ذاته وصفته لحصول الكسب. ولا يشترط كونه عالمًا بجميم جهات الفعل والمكتسب الفعل والازلية عن أن يكون لها صلاحية ولا يشترط كونه غالمًا جلاء القدرة الازلية عن أن يكون لما صلاحية

ديد مر هول جلت العدرة الارليه عن ان يرون ها صلاحية خصوصة مقصورة على وجوه من الفعل خصوصة وقصرت القدرة المادئة عن ان يكون لها صلاحية عامة شاملة لجميع وجوه الفعل فذلك ان صلاحية القدرة المادئة لم تشمل جميع الموجودات بالاتفاق ه فلا تصلح لايجاد الجوهر وكل عرض بل همي مقصورة على حركات خصوصة والقدرة الحادثة فيها مختلفة الصلاحية حي يكن ان يقدر على بعض الموجودات دون ألبيض بخلاف قدرة الباري سبحنه قان صلاحيتها واحدة لا تختلف فيجب ان يكون متعلقها واحدا لا م

• وكالصورة تحصل في المرآة عند التصقيل فالوسايط معمدات لا ١٠٠٨ الافعال من العباد عند النظر الى الاسباب جبر وترتيب الجزاعلى الافعال جبر وهمو كالمرض يجصل عند سؤ المزاج وكالسلامة تحصل عند اعتدال المزاج وكالعلم يحصل عند تجريد المقل عن الففلة موجدات وما له طبيعة الأمكان في ذاته استحال أن يكون موجدًا على حقيقة كا منا الاختيار على الختارين جبر والقدرة على القيادرين جبر وحصول

والثاني مدارك السمع اما ئبه العنرار فتنحصر في مسلكين احدهما مدارك العقس

١٠ أما الدول فقالوا الانسان يحس من نفسه وقوع الفعل على حسب من احد امرین اما ان پرجع الی نفس الحر کتین من حیث ان احدیمها اللدواعي والصوارف فسأذا اراد الحركة تحرك وإذا ارادالسكون الحادثة لايجاد ما اراد لما احسّ من نفسه ذلك قالوا واذتم وافقتمونا على احساس التفرقة بين ّحركة الضرورة والاختيارية ً ولم يخلُ الحال واقعة بقدرته والثانية واقعة بقدرة غيره وأما أن يرجع ألى صفة في سكن ومن انكر ذلك جحد الضرورة فلولا صلاحية القسدرة قادرًا فلا بدَّ له من تَاثَيْرِ فِي مقدوره ويجب ان يتحدِّن الاثر في القادر من حيث انه قادر على احديها أغير قادر على الثانية فان كان الوجود لان حصول الفعل٬ بالوجود لا بصفة اخرى تقارن الوجود

الضرورية والحركة الاختاريسة – سما ف احدجاً – مما ب القادرين (اولا) – e) ٺغير قادر ⊢ ٣) ٻيٺيا ⊢ ٧) ٺ لفيل ⊢ ٨) ٺولا ⊢ ۱۰۴ – ا... ان مـ – ۲۰۰۰ ب حركتي الضرورة والاختبار ف المركة

قوليهما وقول القاضي الا ان ما سمياه وجهاً واعتبارًا سهاه القاضي جميع الوجوه والخلق هو انشا العسين وايجاد من العدم فلا فرق بين • بقدرته مع تمذر انفراده به وحقيقة الخلق هو وقوع الفعل بقدرته مع صحة انفراده به وهذا ايضاً شرح لماً قالهالاستاذ ابو بكر ان كسباً للمستمين وحقيقة الكسب من الكتسب هو وقوع الفعل

١٠٠ الاستطاعة والقدرة والكل من الله تعالى غير اعتقاد العبد بتيسير الفعل عنى سلامة الالات وحدوث ونجا \* اجر الحس رحمه الله حيث لم يثبت للقدرة الحادثة اثرًا اصلًا

غير انه لم يثبت للعبد استقلالًا بالوجود ً ما لم يستند الى سبب آخر في القوابل الادنى وانما حمله على تقرير ذلك الاحتراز عن ركاكةً الجبر والجبرعلي تسلسل الاسباب الزم اذكل مادة تستعد لصورة ثم تتسلسل الاسباب في سلسلة الترقي الى الباري سبحنه وهمو الخالق المبدع المستقل بابداعه من غير احتياج ألى سبب وانما سلك في خاصة والصور كلها فايضة على المواد من واهب الصور جبرًا حتى مسلك الفلاسفة حيث قالوا بتسلسلالاسباب وتأثير الوسايط الاعلى •• وغلا إمام الحرمين حيث اثبت للقدرة الحادثة اثرًا هو الوجود

٣) ف ـ - ١٠ ايښام - ١٠ ب ف ١٠ - ١٠ ب ز ديښا - ١١ ف ۲۰۱ -- ۱) هو ابو معلق الجويني انظر النجل ص ۲۰ س ۱۲ -- ۲۰ ب بالايجاد -- ۳۰۰۰ اسب زفيه -- ۲۰ ب کلام

• ٠ ورا الوجودتتميز عن الوجود بالخصوص والعموم فان شئت سميتها ٠٠ غن لا نزدها الى الوجود فانها من اثار القدرة الازلية ونردها الى ما وبالجملة الايجاد غير محسوس ولا يدرك باحساس النفس ضرورة فقد وجدنا للتفرقة بين الحركتين والحالتين مرجعاً ومردًا غمير الوجود والاتقان الذي هو من اثر العلم وكون الصيغة امرًا ونهياً ووعدًا التفرقة بين الحركتين اما الوجدان فمسلم لكن لم قلتم ان احديعها صفة في المحل واما الى حال في الحركة وفصلناهما احسن تفصيسل والحركية في انها بالقدرة الحادثة فانها صفات نفسية ثابتة في العدم والمقدور على الجزا والدواعي والصوارف ايضاً تتوجه الى تلك الجمة فان الانسان لا يجد في نفسه داعية الإيجاد ويجد داعية القيام والقعود وجوهماً واعتبارات وبالجملة لا تنزل في كونهـا معقولة عن درجة الاختصاص ببعض الجايزات الذي هو من اثر الادادة والاحكام القدرة الحادثة في الوجود من حيث هو وجود وما ذكرتموه من ولا الى الاحتياج الى المحل فانها من الصفات التابعة للحدوث فلذلك والحركة والسكون والمدح والذمأ وهذه هيئات تحصل في الإفعال موجودة بالقدرة الحادثة فانا قد بينا انها راجعة الى احد امرين اما الى اليس من اثبت المعدوم شيئاً عندكم ما ردَّ التفرقة الى العرضية واللوئية اثمَّ تقابلونه بالنواب والعقاب حتى ينطبق التكليف على المقـدور ١٠٠١

اب الموجدات - ۱) ب ز اخا راجمة الى - ۷) ب ز عند كم - ۸) ب العدم
 (كن النقط ليست من كاتب الاصل)
 ۱۳۰۱ - ۱) ف من هذه الكلمة الكتابة من كاتب آخر - ۲) ب ز احوالا وان
 شت سعيمًا وجوها - ۲) ب الصفة -

١٠٠ وما سميتموه كسباً غيراً معقول فان الكسب اما ان يكون شيئاً موجوداً او لم يكن اشيئاً موجوداً فان كان شيئاً موجوداً فقد سلمتم التأثير في الوجودوان لم يكن موجوداً فليس بشيءً داكروا ما قائره بغوارهم اثبات قدرة لا تاثير لها كنفي القدرة فان تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا يجد الانسان تفرقة بين المنات تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا يجد الانسان تفرقة بين المنات تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا يجد الانسان تفرقة بين المنات تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا يجد الانسان تفرقة بين المنات تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا يجد الانسان تفرقة بين المنات تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا يجد الانسان تفرقة بين المنات تعلقها بالمنات المنات المنات المنات تعلقها بالمنات تفرقه بين المنات تعلقها بالمنات المنات الم

حركتين في ان احديهما معلومة والثانية مجهولة ويجد التفرقة بينهما

في أن أحديهما مقدورة والثانية غير مقدورة

قط وقوع الفعل على حسب الدواعي ممنوع بل هو نفس المتنازع فيه ودعوى الضرورة فيه غير مستقيم لمخالفتنا ايا كم في ذلك ولانتقاضه عليكم طردًا وعكساً فان افعال النايم والساهي والغافل ولانتقاضه على حسب الدواعي وهي مندوبة الى العباد نسبة الايجاد مندكم والميوبة الى العباد نسبة الايجاد عندكم بالاتفاق كلالوان التي تحصل بالمنبغ والطعوم التي تحصل بالمنج والحرارة والرطوبة والبرودة والري عند الشرب والفهم عند الافهام الى غير ذلك مما اجرى الله تعالى العادة به فلا دعوى الضرورة صحيحة ولا الدليل مطرد واذتم تعالى العادة به فلا يراد حجة على نفس ما تنازعنا فيه وهو اثبات تاثير

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. (

فاخطا او رمى حجرًا فاصاب موضعاً واراد ان يصيب في الرمي " ثانياً لم يتأت له ذلك ويستمر ذلك في جميع الصناعات المبنية على الاسباب ١٠٠٨ في يتأت له ذلك ويستمر ذلك في جميع الصناعات المبنية على الاسباب ١٠٠٨ فان الاستداد والانحراف فيها مرتب على حركات اليد والانسان قاصر القدرة على تسميدها على حسب الداعية فاذا وجدنًا الدواعي ولم نجد التأتي وفي بحداً الدواعي علمنا ان اختلاف الاحوال والحركات دالة على مصدر آخر سوا دواعي الانسان وي اله

وسعا مِوسَعه ان القدرة على الشيء قدرة على مثله وعلى ضده عند الخصم فلو كانت الحر كة الاولي تحدث إلياحداثه لكان قادرًا على من مثلها ألو على ضدها مثل ما قدر على الاولى ولكانت الحركات لا تختلف اصلا عند اجتماع الدواعي الدلك اثاني لهم في اثبات الفعل للعبد ابجادًا قولهم التكليف من لا يتحقق من العبد فعل اصلاً في تحون التكليف سفهاً من والمناقب منه واذا لم يتصور منه فعل بطل الطلب يستدعي مطلوباً ممكنا من ١٠٠٨ المطلوب منه وإذا لم يتصور منه فعل بطل الطلب وايضاً فإن الوعد والوعيد مقرون بالتكليف والجزا مقدر على الفعل والسترك فلو لم

ووعيدا بالا داده والمر الذي رفتا الى زلك عوم تعلق قدرة الباري سبحنه وتعالى وقادريته واستدعاوها أخص صفات الفعل وخصوص صلاحية القدرة الماري سبحنه وتعالى قبل تعلق القدرة الحادثة اي هي على حقيقة. الامكان صلاحية والقدرة على حقيقة الايجاد صلاحية ونفس الامكان صلاحية والقدرة على حقيقة الايجاد صلاحية ونفس المديق على ماكانت عليه من قبل ثم يضاف الى واحد من المتعلقين ما هو لايي فالوجود من حيث هو وجود اما خير عض واما لا خير المنتسم الى المياري سبحانه ايجادًا وابداعاً وخلقاً والمكسب. الحدورين متايزين لا يضاف الى احد القادرين من جهتين مختلفتين او مقدورين متايزين لا يضاف الى احد القادرين ما يضاف الى المائي فيل واخلا الميازية ما يضاف الى المدايل فلستدل على ان المركات من عبد مخلوقة للمباد بوقوع أكثرها على خلاف الدواعي والقصوده.

4) ;… 4) — 4) ;… — 1) ;(64) — 4) ;… 4) ;40 — 4) ;
|K3|; — 4) ; 6[40

- 7・1 — 1) ; 240 — 7) ; [40|K4; — 4) ; ( 4 — 4);
(563 ; 254 — 6) 6[40]; — 1) ; 让34] — 1) ; 441

عنده مثل تحريك اصبعه على خط مستقيم لم يتصور ذلك من غرير

انحراف من الجهة المخصوصة وكذلك لو رمي سهماً وقصد ان يمضي

فان الانسان اذا اراد تحريك يده في جهة مخصوصة علىحد مضبوط

فان اجمال القول بأن التكليف متوجه على العبد ليس ينني في تقدير. اثر القدرة الحادثة وتميينه

فاد فلنم المطلوب والمكلف به هو الوجود من حيث هو وجود فذلك محل التنازع وكيف يكون الوجود هو المطلوب والوجود من حيث هو وجود لا يختلف في كون له قبيحاً وحسناً ومنهياً عنه ومأموراً به ومن المعلوم إن المطلوب بالتكليف مختلف الجهة فينه ما هو واجب فعله ويثاب عليه ويمدم به ومنه ما هو واجب تركه ويعاقب على فعله ويذم عليه أ

واله فلتم الكالف به هو جهة يستحق المدح والذم عليه فهو ١٠ مسلم وذلك الوجه ليس يندرج تحت القدرة 'وما اندوج' لم يكن ١١١ مكالفاً به فسقط الاحتجاج بالتكليف

فالد قبل المقدور هو وجود الفعل الا انــــه يلزمه ذلك الوجهً الكلف به لا مقصودًا بالحطاب

في لا ينسكم هذا الجواب فمان السكليف لو كان مشمرًا • بتأثير القدرة في الوجود كان المكلف به هو الوجود من حيث هو وجود لا غير ولكن تقدير الخطاب اوجد الحركة التي اذا وُجدت يتبعها كونها حسنة وعبادة وصلوة وقربة فما هو مقصود بالخطاب غير موجود بالجاده فيمود الالزام عكساً عليكم افعل يامن لايفعل فليت شمري اي فرق

يحصل من العبد فعل ولم يتصور ذلك بطل الوعد والوعيد وبطل الدواب والعقاب فيكون التقدير افعل وانت لا تفعل ثم ان فعلت وإن تفعل فيكون التواب والعقاب على ما لم يفعل وهذا خروج عن قضايا ألحس فضلا عن قضايا المقول حتى لا يبقى فرق بين خطاب الانسان الداقل وبين الجماد ولا فصل بين امر التسخير والتعجيز وبين امر الدكليف والطلب

- 74 -

قانوا ودع التكليف الشرعي اليس المتمارف منا والمعود بيننا مخاطبة بعضنا بمضاً بالامر والنحي واحالة الخير والشر على المختار وطلب الفمل الحسن والتحذير عن الفعل القبيح ثم ترتيب المجازات على ذلك ومن انكر ذلك فقد خرج عن حد العقل خروج والحازات على ذلك ومن انكر ذلك فقد خرج عن حد العقل خروج والدغب بالشتم وتألم باللطم وتحرك للدفع والمقابلة فقد اعترف بانه رأى من المعامل شيئاً ما والا فما باله عضب وتألم من المعامل فعلا يوجب وإن تصدى للمقابلة فقد اعترف بانه رأى من المعامل فعلا يوجب

والجواب عن ذلك من وجهين احدهما الالزامات على مسذهبهم ع والثاني التحقيق على موجب مذهبنا الدول اله ُ تقول عينوا لنا ما المكلف به وما المطلوب بالتكليف

فالجواب عن هذه الالزامات مشكل عليه غير انه ميمت تاتياً ١١٠ - ١٠ ب ذاو - ١١ ب ياعبد - ١١٠٠ ب ن - ١٠ ب ن عند ك - ١٠ اثابت ف - ١١٠٠ ب - ١١٠ ب ن ين - ١١ ب ن - ١١٠ ا

يين مكلف به لا يندرج تحت قدرة المكلف ولا يندرج تحت قدرة من مكلف به كلف به أندرج تحت قدرة المكلف من جهة ما كلف بم كلف به أندرج تحت قدرة المكلف من جهة ما كلف به واندرج تحت قدرة من جهة ما كلف به واندرج تحت قدرة غيره من جهة ما كلف به اليس القضيتان وغرضتا على عك المقل كانت الاولى اشبه بالجبر فهم قدرية من حيث اضافوا الحدوث والوجود الى قدرة العبد احداثاً وايجادًا وخلقًا • حيساً وفعلاً كاقيل اعور باي عينيه شاء ثم يزمهم الاعراض التي اتفقوا على انها حاصلة بايجاد الباري سبحانه وقد ورد الحطاب يتحارفه الناس ويتداولونه مثل الالوان والطموم واستمهل الادوية والسموم والجراحات المزهقة للروح والفهم عقيب الافهام والشبع عقيب الطمام الى غير ذلك فان هذه كلها حاصلة بايجاد الباري سبحانه وقد يرد الخطاب بتحصيلها عقيب اسباب يباشرها العبد ومن المائو باين من استأجره ولذلك يمائي على قدر ويدح على قدر ومن الماؤم ان من استأجره ولذلك يمائي على قدر ويدح على قدر ومن الماؤم ان من استأجره و

V) ウ(スー V) ウ | 中で V) ウ で (スー V) ウ (水) ウ で (カー V) ウ (水)

اندرج تحت القدرة وما اندرج تحت القدرة غير مورد التكليف

او أهمدّ به أ دار عوتب على ذلك وضمن وغرم فمورد التكليف م

صباغاً ليبيض ' ثوبه فسوده غرم ومن قتل انساناً بسم استوجب القود ومن احرق ثوب انسان او اغرق سفينه او فتح بثقاً حق هلك زرع - 44 -

 واثبات الافتقار والاحتياج ونني الاستقلال والاستبداد فنجهد في • ولا يحس الاقتدار على ' العلم '' بعد حصول النظر'' فانه لو اراد ان لا يحصل لا يتمكن منه'' ويحس من نفسه تحريك لسانه بالحروف . اللاضداد والامثال وهي متشابهة في القادرين فالعبد مستقل بالايجاد وقالا ومن ترددات ليديه بيناً وشهالًا فيحس الاقتدار على النظر والاختراع وليس الى الباري سبحانه وتعالى من همذه الافعال الا ولو اراد ان يبدل المخارج ويغير الاصوات لم يتمكن من ذلك ١١١ التكليف موردي الخطاب فممألا واستطاعة أويضاف في الجزاء مقابلة وتفضلا والله اعام الاستقلال والاستبداد بالفعل في كل ما يأتي ويذر ويقدم ويوخر ويجس تحريك يديه وانملته ولو اراد تحريك جزء واحد من غير تحريك الرباطات المتصلة لم يتمكن من ذلك وعند الخصم القدرة صالحة المسئلة تسليم التمكن والتآتي والاستطاعة على الفعل على وجمه الى معين في كل ما يتصرف ويجد في استطاعته ويتكلف فقدان من تصرُّفات فكره نظرًا واستدلالًا ومن حركات لسانه قيلًا خلق القدرة فحسب واشتراط البنية من اضعف ما يتصور والحق في ينتسب الى العبد وجه من الفعل يليق بصلاحية قدرته واستطاعته

وقمكاناً يجسه الانسان من نفسه وذلك يرجع الى سلامة البنية واعتقاد التيسر لجمكم جريان العادة ان العبد مهما هم بفعل وازمع على امر خلق الله تعالى له قدرة واستطاعة مقرونة بذلك الفعل الذي يجدث فيه فيتصف به العبد وبخصايصه وذلك هو مورد التكليف واحساسه بذلك كاحساسه بالصفات التابعة للحدوث عندكم وان لم تكن هي واقدرة الحادث

ورد بالاستمانة بالله سبحانه وتبالى في نفس الكليف ' باقعل ولا تقمل ' ورد بالاستمانة بالله سبحانه وتبالى في نفس الكلف به كقوله " تعالى العديا المستراط أنستتميم وكقوله " تعالى رئبا لا ثرغ فأوبنا بغد عليها هو المسؤول ولا شك العبالة نفسها هي المسؤولة بالدعاء او العبات مستبداً بالشبات عليها كان مستغنياً عن هذه الاستمانها بقدرته الحصم هو محمول على خلق القدرة وهي صالحة للضدين جيماً على السواء وذلك يبطل قضية الامتنان بالهداية قال الله سبحانه وتعالى ... ألله ين يأني أعلي كم أن هدائم يلايان وعند بل ألله ين أغلى من غير مبد عي الدفعاف ان العبد كم يحس من نفسه وخفي ذلك من الفعل وتيسر التأتى يحس من نفسه الاختقار والاحتياج التمكن من الفعل وتيسر التأتى يحسم من نفسه الاختقار والاحتياج

٨) ف يَاغَر - ٩) ب مرددات - ١٠٠٠٠٠١) ب ـ - ١١٠٠٠١١) ب ـ ١١) ب زولا اراد ان لا يقل عن ذلك بعد حصوله لم يتمكن
 ١١) ب القادير - ١) ب مررد في ف مررد - ١٠) ب واستدانة - ١١، ب ويقابله في صادف - ١٠) ف ز بالصواب و ثه المرجم والمثاب - ١٠)

ا) ف التبسير - ۷) ب زكا ورد - ۸) ب ز فلمد - ۱۹ سورة ۱ -

١١ - ١١ ب لفدرته - ٣) سورة ١١ - ٣١ - ٣١ سورة ١٩٠٩ - ١١ ما سورة ١٩٠٩ - ١١ ما ماشية ه في الإصل ها ب احادية ه في الإصل الاقتماد .

موجودان کل واحد منهما واجب بذاتـه وعن هذا نفوا الصفات وان اطلقوها عليهِ فبمعنى آخر كما سنذكره

ورافرم المترذ على ذلك غير انهم مختلفون في التفصيل وسنفرد لاثبات الصفات مسئلة ونذكر المذهبين فيها وهذه المسئلة وسنفرد للاثبات فيها وهذه المسئلة وسنفردة على استحالة وجود الالهين يثبت لكل واحد منهما من خصايص الالهية ما يثبت الثاني ولست اعرف صاحب مقالة صاد الله لاحدها ما ثبت الثاني من كل وجه والفلاسفة وان قضوا بكون الحركات سرمدية لم يثبتوا المالية وان اثبتوا كون الومانيين والمياكل اذلية سرمدية والعمالية وان اثبتوا كون الرومانيين والمياكل اذلية سرمدية وون اللاباب ودلالة التائع في القرآن مسرودة على من يثبت خالقاً من دون الله سيحنه وتعالى أقال الله تمالي إذا ألذهب كل إلم علول المدرة على الاباب المدرة على الالله هو ومن هذا صاد الو الحسن رحمه الله الى ان اخص وصف الاله هو القدرة على الاحتراع فلا يشار كه فيه غيره ومن اثبت فيه شركة

فريلنا على استمالة ومبود الربين اثاً فرضنا الكلام في جسم وقدرنا من احدهما ارادة تحريكه ومن الشاني ارادة تسكينه في °وقت

ع) ف الهين - ه) ب ف زشل
 ۱۱۸ - ۱۱ ف الاسباب وتصعيم في الحامث - ۲۰۰۳ الله سورة ۲۰۰۳ (۲۰۰۳ - ۲۰۰۳ ف) في ذالاشري - ع) في زاذا - ۱۲۰۰ ب في حالة واحدة

## التاعدة النالغة

## نى التوعيد

وفيها الرد على الثنوية وتستدعي همذه المسئلة سبق ذكر الوحدانية ومعنى الواحد

'فال امعابنا الواحد هو الشي. الذي لا يصح انقسامه اذ' لا تقبل. ۱۷۷ ذاته القسمة بوجه ولا تقبل الشركة بوجه فالباري تمالى واحد في ذات لا تسم له وواحد في صفاته لا شبيه له وواحد في افعاله لا شريك له وقد اقنا الدلالة على انفراده 'بافعال مفانتم الدلالة على انفراده 'بافعال مفانتم الدلالة على انفراده 'بذاته وصفاته

وفات اللامة واجب الوجود بذاته لا يجوز ان يكون اجزا. ١٠ كمية ولا اجزا. حد قولًا ولا اجزا. ذات فعلًا ووجودًا وواجب الوجود لن يتصور الاواحدًا من كل وجه أفلا يتصور ولا يتحقق

<sup>)</sup> ひくぶく — ヒ…ヒン シュー ヘン ナシ ゆ( ) ひくぶく — ヒ…ヒン ウュー x・\*/ ウェー x・\*/ ウェー x・\*/ ウェー x・\*/ ウェー

يتصور اذا الاهان مستغنيان على الاطـــلاق وَاللهُ وَالْمَنِيُّ وَأَنْتُمْ أَلْفَقَرَاهُ إِشَارِة الى هذا المعنى ً

10 من جهة جوازها المامكانها في ذاتها والجواز قضية واحدة تدل على السوادان متاثلين لم يتميز احدهما نجقيقته السوادية بل باختلاف « الذاتية التي بها تقدس الاله عن غيره اذا كانا مخدلة بن فيها كان الذي مثل المحل والمكان والزمان وكل ذلك ينافي الالهية اليس لما كان المحل او باختلاف الزمان وكذلك الجوهران فدل ذلك على ان التاثل في الألهمية لن يتصور بوجه ليس كَمِثْلِهِ شَيْءٌ اشارة الى هذا المعنى الذاتية او متماثلين والمختلفان يستحيل ان يكونا الهين لان الصفة اتصف بها هو الاله والمخالف ليس باله واما ان يكونا متاثلين في الصفات الذاتية من كل وجه فالمتاثلان ليس يتميز احدهما عن الثاني الصائع من حيث انها ترددت بين الوجود والعدم فلما ترجح جانب الوجود اضطررنا الى اثبات مرجح وليس في نفس الجواز وترجحه ما يدل على مرجعين كل واحد منهما يستقل بالترجيح فانه لو لم يستقل بالترجيح لم يكن الاهأوانا ترجع جانب الوجود لانه اراء بالحقيقة والخاصية فان حقيقتهما "واحد بل" بلوازم زايدة على الحقيقة بالافعال اذ الحس لا يشهد عليه والافعال التي شاهدناها دلت عليه ١٣١ وتقول من الملموم ان الطريق الى اثبات الصائع هو الدليل ونقول لو قدرنا الاهين فاما ان يكونا مختلف ين في الصفات

٣) سورة ١٠٠٧ ( ١٠٠٠ - ١٠٠٠ ) ب الاخو -- ١٠٠٠ ف سب واحدة -- ١٠ ب ف عن الثاني -- ٢) ب ف عن الثاني -- ٢) ب ف جواز وجودها -- ٢) ب ف مستقل

١٢٠ الاطلاق من يستغنى به ولا يستغنى عنه فيكون كل واحــــد منعها ١١١ الاستحالة واما ان تنفرد ارادة احدهما دون الثاني 'فيصير الثاني' • الأهمية قال الله تعالى أوَلَمَلا مَبْضُهُم عَلَى بَعْضٍ وكذلك لو فرضنا في واحدٌ لم يخلُ الحال من احد أثلاثة امور أما ان تنفذ ارادتهما فيؤدي الهية كل واحد منهما وخلو المحل عن الضدين وذلك ايضاً بــير قوارد الارادة والاقتدار ُ على فعل واحد فاما ان يشتركا في نفسر وكذلك لو فرضنا في فعلين متباينين حتى يذهب كلُّ إِلهُ بَمَا خَلَقَ فيكون استفناءكل واحد منهما عن الثاني افتقارًا اليه لان نفس الاستغناء استعلا، وفي الاستعلا، الزام قهر وغلبة على الثاني مستغني عنه فيكون مفتقرًا قاصرًا عن درجة الاستغناء الطلق فلن الى اجتماع الحركة والسكون في عل واحد في حالة واحدة وذلك بين الاستحالة واما ان لا تنفذ ارادتهما فيؤدي الى عجز وقصور في مغلوباً على ارادته ممنوعاً من فعله مضطرًا في امساكه وذلك ينافي الايجاد وهو قضية واحدة لا يقبل الاشتراك واما ان ينفرد احدهما بالايجاد فيكون المنفرد هو الإله والثاني يكون منلوباً مقهورًا.. الالهين والتهائم في الاستغدا، بالذات ادل على استحالة الالهين كل وجـــه خرج المستغني عنه عن كمال الاستغنا. فإن المستغنى على وانزد هذا بياناً وشرحاً فإن التالع في الفعل إن اوجب استحالة فنغول لو قدرنا الاهين استغنى كل واحدٍ منهما عن صاحبه من

۳۰۰۰۳) ب ف امور ثلثة ۱۹۷۰ -- ۱۰۰۰۱) ف ــ -- ۳) سورة ۳۳۳ (۳۳۳ -- ۳۰) الملي -- ۱۰۰۱ ب ف والغدرة -- ۱۰ ف ز واحد

١٠ غيره فقط واما ارادته لفمل غيره وقدرته على أفمل غيره فتقديرهما •• الباري سبحانه وتعالى انه لما علم وجود ثيء في وقت مخصوص او • جنساً واقول اذا علم احدهما تحريكه بإرادته وقدرته افيطم الثاني ٣٠٠ الكمال فنحن الما عرفنا الجواز في الجايزات بقضية عقلية ضرورية وتقدير الاختلاف في الارادة متصور عقىكم فنحن نجمل المقدر ليس يخرج الجايز عن قضية الجواز فسان خلاف المعلوم جائز الوجود ١٣٧٠ تحريكه بارادة نفسه وقدرته ام يعلم تحريكه بارادة غيره وقدرته مريدًا قادرًا ويكون الثاني متعطلا ولم يوجد له الا علم متعلق بفعل او عرض اخر بذاته تمالى نازل منزلة التحقيق في الاستحالة والعلم علماً وان علمه موجودًا بارادة غيره وقدرته فيكون النير الاهاً عالمًا يتاتى به التخصيص واخص وصف القدرة ما يتأتى بها الايجاد والابداع وهما إذا تعلقا بفعل الغير خرجا عن اخص حقيقتهما فني تعطيلهما عن فان علم ذلك موجودًا بإرادته وقدرته فيكون العلم الثاني جهلًا لا مستحيل الوجودً او ناقص الوجود فان اخص وصف الارادة ما ارادته منغير أن تتغير ذاته او صفة من صفاته وعلمه وارادته وقدرته منا جانب الارادة والقدرة حتى لا يلزمنا الايجاب بالذات وذلك ينافي فيشبه ان يقال لزم كونه ضرورة ولكنا لا نطلق هذا اللفظ ملاحظة ١٣٤ كالمحقق وان ما يلزم من التحقيق يلزم من التقدير كتقدير قيام لون الفمل بعد جواز الفعل ابطال حقيقتهما ولهذا قلنا أن ممنى فاعلية تقدير وقت اراده على مقتضى علمه واوجده بقدرته على مقتضى

ې ن نازلا

۱۳۴ – ۱۰۰۰۱ ب فعله – ۲۰ ب (لذيون – ۳۰ ف والاختراع

التخصيص بالوجود وكم اداد علم انه هو المرجح فاو قدرنا مرجعاً آخر وشاد كه في الترجيح بطل الاستقلال ولم يكن علمه وادادته وقدرته ايضاً كمن علمه وادادته وقدرته ايضاً بان يكن علمه وادادته متطلا لم يكن علمه وادادته وقدرته ايضاً بان يكون هو المرجح وان لم يشاد كه في الترجيح وكان بل يكون علمه متعلقاً بترجيح غيره وادادته كذلك واذا تعلق من غيره حتى تخصص لا قصداً وترجيحاً وتخصيصاً من ذاته فقد المرجع المنقو المنقص الى كل صفة من صفاته بل كان مفتقراً في جميم ذلك على الألهية وهذه الطريقة تعضد بيان طريقة ... بران عبي وهي احسن ما ذكر في هذه المسئلة

فام في الاختلاف الذي قدرتموه في ارادة التحريك من احدهما وارادة التسكين من الاخر غير متصور فان الارادة تتبع العلم والعلم يتبع المعلوم فاذا كان المعلوم هو الحركة فن ضرورته ان يكمون • المراد هو الحركة وتقدير الاختلاف في العلم غير متصور فتقدير الاختلاف في الارادة ايضاً غير متصور ومبني دلالة التانع على غيس الاختلاف الحركة والسكون من جلة الجايزات جبلة أ اذ غيس في وجودكل واحد منهما استحالة واذا كانت القدرة صالحية • •

ن) اتمها ۱۳۲۲ – ۱۰ ف. – ۲۰ ب ف. – ۲۰ امبا – ۲۰ فی الاصل حلة

• ، وبالجملة ما لا دليل عليه عقلا فتجويز وجوده تقدير عقلي والمجوز عدد معلوم فيستدعي الاقتصار على عدد محصور مقتضياً حاصراً! • الالهين جميعاً كما بينا وان جوز ذلك فيجب ان يكون عالمًا بإن قدر ثان [ فلا يخلو اما ان يكون لهُ دليل خاص على وجوده او مجوز ذا مقدار وعدد اقتضى مقدرًا" وإن لم يقف في عدد معلوم اقتضى اعدادًا غيرًا متناهية محصورة في الوجود غير مترتبةً وذلك محال عقلا بان يقال كما لا دليل على وجوده لا دليل على انتفايه فمان له انه لم يرد "واذا لم يرد" علم ان لا يخلق والآله بجب علمه بأن يخلق ٢٩١ فان الكمية من حيث العدد كالكمية من حيث المساحة اليس لو عقلاً القدر ذهناً ليس بالاه دليلا بان يخلق عالماً آخر غير العالم المعسين فيؤدي الى قصور في بخلق مريداً لان بخلق قادراً على ان بخلق ' واذا لم بخلق دل على " ويديد بأن يخلق حتى يكون مثلا للاول فأنما' ليس بثل له ليس بالاه كان واحدًا ذا حجم وعظم مشكّل اقتضى مشكلا لذلك أ اذا كان والوجد الثاني في تقرير المثللي ً أن الأمر لا يخلو إمسا إن يقف في امرهما ان الفعل قد دلِّ على وجود صانع للعالمُ مريد قادر فان

فه**ر تغن عن هذه الدفية** وافرق في المقولات بين تقدير المحال لفظاً او فرضاً وبين تجويزه عقلا او عقداً واعلم ان التقدير المذكور  $\frac{371}{24} - \frac{1}{12} = \frac{3}{12} + \frac{1}{12} = \frac{1}{12} + \frac{1}{12$ 

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 7

١٧٥ التجويز العقلي تقدير قادرين على التساوي في كهال الاقتسدار ولا وعرفنا استناد وجود الموجودات الى عالم قسادر مريد لضرورة به كان المسلم عبدًا والمسلم اليه الأها حقاً وإن كان كل واحد منهما في الفعل وإن قدرناهما على تسليم احدهما للثاني في جميع ما اشتفل "• ولهذا قلنا ان الواحد مدلول الفعل ولو قدرنا ثانياً وثالثاً لتكافوا من الاحتياج في الجايزات فان قدرناهما على كال الاقتدار والاستبداد بالفعل والابداع والتساوي في صفات الذات وصفات الفعــل حتى يكونكل واحد منهماهو الموجد بقدرته وارادته وعلمه وقع التائم مستقلا في بعض مسلماً في بعض كان كل واحـــــــــ منهما محتاجاً من وجه وغنيًّا من وجه قاصرًا من حيث الفعل كأملا من حيث القوة فلا يكون الاهين بل" محتاجين الى كامل من كل وجـــــــــ فاذًا لا يتصور في العقل تقدير موجودين على كال الاستقلال ولا في .. مريدين ولا عالمين على التاثل في كمال الارادة والعلم بل ولا ذاتين متساويين من جميع الوجوه من غير ان يختص احداهما عن الثانية اما باشارة الى هذا او ذلك او عمل مميز' او مكان محيز وزمان مقسدم وموخر او بفعل خاص او اثر يـــدل على تناير المصدر وتباين المظهر • ا

۔ و نفد اسٹرزا برہزہ الطریفہ من لم یدرك غورها \* وامكن تقریرها فان دلالة الوجود واحدة وقد ملك الهومة الالرسور، طريقة اخرى في الوحدانية فاجابوا ١٩٧١ ١٠ عن هذا السؤال على طريقتهم

فاما طربقتهم فاموا قد شهد العقبل الصريح بان الوجود ينقسم الى ما يكون واجباً في ذاته والى ما يكون ممكناً في ذات وكل ممكن فانما يترجح جانب الوجود' منــه على جانب العدم' بمرجح فاما ان تذهب الممكنات الى غير نهاية او تقف على واجب بذاته

- 11

في الكتاب فرض محال لفظأ ليس بطلانه عقلا

قال المعتموم منهم وجة دلالة الفعيل على الفاعل هو الجواز والامكان وترجح جانب الوجود على العدم وذلك لم يختلف غيراً كان او شراً فالوجود من حيث هو وجود غير كله او يقال لا خير كمن او شراً فالفيل من حيث وجوده ينسب الى الفاعل لا من حيث هو خير او شرا والفاعل يريئد الوجود من حيث هو وجود لا من حيث هو خير او شرا بل الخير والشر اما امران اضافيان بان يكون عي أخيراً بالاضافة الى شي مثراً بالاضافة الى شي واما امران شرعيان فيرجع الحسن والقبح والمخير والشر فيه الى قول الشارع افعل لا تفعل

۸) ب ن نظام ۱۳۷۷ -- ۱۰۰۰ ۱۱ س -- ۲۰ ف الحسة سورة ۳۳ -- ۳۰ ب فاعل -- ثم جرحوا دلالة الحمير والشر بل وقوع الشر في الوجود على

بار فالوا الشر لا معنى له الا علم وجود او علم كمال وجود والمعلم يلافالوا الشر لا معنى له الاعلم وجود او علم كمال وجود والمعلم يلاخل في العلم يلاخل في القلم يلاخل في المبداع ان يكون وجوداً فم القلمة المقلمة ان يكون وجوداً هو شر محض او يكون وجوداً لا يتبعه شر الما وجود الشر المحض فهو مستحيل بل الوجود الذي اكثره ١٣١ في أكثره ١٣١ في المبود وجود يتبعه شر قليل اكثر شراً من وجوده فالشر داخل في الوجود بالقصد الثاني ولا دلالة له على مدلول اذ لا حقيقة لوجوده كما بيناه

وفر ملكت المعزدة طريق التهانع في استحالة الإلهين كما سلكناه ولم يستمر لهم ذلك حيث جوزوا أختلافاً في ارادة الباري سبحنه وارادة العبد واختلافاً في الفعل فلا تمانع وسلك المكمي طربنا الهر وقال لو قدرنا قايين بانفسهما لا يتميز •• احدهما عن الاخر بزمان او بكان او حيز ولا يكون لاحدهما حقيقة خاصية يتناز احدهما عن الثاني بها فهو مستحيل عقلا والخصم ربما يقول

هذا هو نفس النزاع عبرت عنه تعبيرًا وصيرته دليلا فان جاعب

من العقلاء صاروا الى اثبات جواهر عقلية من عقول بجردة ونفوس

مجردة قديمات قايمات بانفسها ويمتاز بعضها عن بعض بخواص وحقايق

ه) ف (لقضايا - ۱۰) الفصل - ۱۱) ف وجودًا - ۱۱۰۰، ۱۱۰۰ ب سـ
 ۱۳۱ - ۱) افي الحامش ف سـ - ۱۰ هو ابو (لقسم بن محمد - ۱۳۰۰ اخرى ١٣٠٠ ب (اولا كذلك ثم) عندمم وغه.ف عبرت عنها - ۱۰ ب صورته

غير ممكن لكنها لو ذهبت الى غير النهاية لما وجدت اذكان يتوقف وجود كل ممكن على سبق وجود مرجعه وذلك عمال فلا بد ان يقف على واجب بذاته مم الجوز الا يجوز ال يكون لذاته مبادئ على واجب بذاته لا يجوز ال يكون لذاته مبادئ والجنس والجنس والجنس الوجود لا اجزاء كمية ولا كالمادة والصورة واجل الوجود ويكون واجباً بها لا بذاته وقد فرضنا الواجب بذاته ولا عدمنا الواجب بذاته وقد فرضنا الواجب بذاته وليد و عبراً الإجزاء متقدمة بالذات على ذاته مم خان خيم وحب الوجود مشتركا فيه وهو ذاتي لهما فيكون مناجها واجب الوجود مشتركا فيه وهو ذاتي لهما فيكون عنها بالذات فيكون واجباً بها لا بنفسه وذات ه فهو خلف فاذا نوع واجب الوجود سواء اطلق اطلاقاً أو خصص تخصيصاً لا يجوز ان يكون ألا واحداً فوجوده وجوبه ووجوبه حقيقته وحقيقته وحدته ووجود عن ماهية وحقيقة وعن هذا نفوا صفات الباري تمالى زايدة على الذات كما سياتي تفصيل ذلك في مسئلة الصفات ان ذايدة على الذات كما سياتي تفصيل ذلك في مسئلة الصفات ان

۳) اساد - ۳) ب س - ۲) ب ولا کالبس - ۰) ف من هذه الکالمة (لکتابة من کانبائل - ۱) ب اثبان ف اثبان - ۷) ف واجب اواجبا
 ۳۰۰ - ۱) ب ن ز فیکون - ۲۰۰۳ - ۳) ف س - ۲۰۰۰ فالذان
 تحصیم - ۰) ف وتسینه - ۱) ف وجوده - ۲) ف زاتا - ۱۸ فالذان

### التاعلا الرابعة

#### ني اجال امتكيد

قولهم ان الرب تمالى محل للحوادث وفيها الردعلي اصحاب الصور' واصحاب الجمة والكرامية في

ولا يشبهه شيء منها بوجه من وجوه المشابهة والماثلة كيس كمثلو شيءً وَهُوَ السَّمِيعِ البَصِيرُ فليس البادي سبحان له بجوهر ولا جسم ولا عرض ولا في مكان ولا في زمان ولا قابسل الاعراض ولا حل فمنهب اهل الحق ان الله سبحان 4 لا يشبه شيئًا من المخلوقات

. و مامن الغابة من البعد الى نوعي تشبيه احدما تشبيسه الخالق بالحلق فقالت المنيرية والبنانية والهاشمية ومن تابعهم انه الاله ذو صورة مثل صور الانسان ونسج على منوالهم جماعـــة من مشبهة الصفاتية متمسكين بقوله صلى الله عليه وسلم خَلَق ٱللهُ آدَمُ عَلَى

زوجه — •) ب المترلة – ٩) الامل اليالية . حاشية السابية في البيائية راجع اللل من ١١٠ - ٧) ف المشامية - ٨١ ب ف م ١١٠ - ١١ ب ف المورة - ١٠ مورة ١٤٠ ٩ - ١٠ ف م - ١١ ب

٣٣٧ يزيد فيها شروطاً حتى يتحقق الاستحالة وتتضح للمقل والله اعلم ولم تمنع العقول ثبوتها ومن اراد ان يسلك هذه الطريقة فلا بسد ان

١٠ متناهياً بحد ونهاية ختصاً بجهة متغيراً بصفة حادثة في ذاته لكان محدثاً موصوفة فقد تغيرت عاا كانت عليه والتغير دليل الحدوث فاذا لم • على النكال الأول بعلم صاحبه ابي عبد الله الكرام فيها ُ الى ما يسوغ ان يذكر ولا يسفه غير مسئلة الحوادث فائه تركها عمد بن الهيصم منهم في كل مسئلة من مسائل التشبيه حق دد الخلاف اذ العقل بصريحه يقضيُّ ان الاقدار في تجويز العقل متساوية فما من ١٣٥٥ حادث ليس بقديم ولا محدث واحالوا فناء ما حدث أمن الصفات أفي ذاته ولم يطلقوا لفظ التقدم والتأخر على الحروف والكلبات واجتهد عددناهم حجة خاصة ونقض على الانفراد فنبتدي بالاعم قدر وشكل يقدره العقل الا ويجوز ان يكون مخصوصاً بقدر آخر واختصاصه بقدر ممين وتميزه بجهة ومسافة يستدعي مخصصأ ومن فالتغير يستدعي مغيرًا أخارجاً من ذات المفير والمقسدر يستدعي الحدوث فلوكان البادي سبحائه متقدرًا بقدر متصورًا بصورة المعلوم الذي لا مراء فيه ان ذاتاً لم تكن موصوفة بصفة هم صارت يستدل على حسدوث الكاينات الا بالتغير الطارى عليها وبالجعلة نا دبيل ئامل يعم أبطال مذاهب المشبهة جلة وعلى كل فرقة عمن وتقول التقدرك بالاشكال والصور والتغير بالحوادث والغير دليل

٣٠٠٠٩) ف ـ - س) اللمايل - س) ب ف منها - س م) ب بعد - س) ب نقصر ف غرض - س) ب ف (انتدير - س) ف ـ - س) ب ـ - ما) ب يقض ١٠٠٠ - ١٠ ب ز متناعية - س) ف عنها - س) ب ف فانا لم نستدل - س

۱۳۳ صُورَةِ ٱلرَّحْيَنِ وفي رواية على صورته والنوع الثاني تشبيه المخلوق بالحالت

فقات هولا. من افالية وجماعة اخرى ان شخصاً من الاشخاص اله ُ او فيه جز. من الاله والاله سبحانه وتمالى عن قولهم متشخص به نسجاً على منوال' النصارى والحلولية 'في كل امة ً ومن الكرامية •

من صار الى انه جوهر وجسم والموادث على الحوادث قانوا اذا خلق الله مسجعة والمغير أو و وانه على الحوادث قانوا اذا خلق الله سيحته جوهراً احدث في ذاته ارادة حدوثه وربما احترزوا عن لفظ المحدث فقانوا حدث له آرادة حدوثه وكاف ونون واذا كان المحدث أحدث له تبصر واذا كان مبصراً حدث له تبصر ويتحدث له خس من الصفات الحادثة بكل عدث احدث ه وربما احترزوا عن اطلاق لفظ الحلول والمحل وإذا كان والمتعلق الاتصاف والحلات المعلق والمناف فرقوا بين المشيئة والارادة فقانوا مشيئة قدية وارادة والمحل والمخلق والمنطق فالمعلق حادث في ذالمح بذاته والممكون مباين وكذلك عبارة عن قوله كن والقول قايم بذاته والممكون مباين وكذلك من عبارات منتظمة من حروف فهو حروف أواصوات عند بعضهم وعند بعضهم من حروف مجردة فهو

۱۳۳۰ – ۱) ب منوان – ۱۰۰۹ ب والكرامية ف ز امة – ۱۳ ب ب كذا وتسعيم حادثة – ۱۰ ب لفظية الإحداث – ۱۰ ف حدث – ۱۱ ب س – ۱۲ ب الارادة محدوثة – ۱۸ ف كل – ۱۹ ب للدوث – ۱۱ ب في المحل ۱۳ ب في الاتصاف – ۱۱ ب في مشيد – ۱۱ ب في وارادته العقل نفسه عبارة عن علوم ضرورية همي معرفة الجواز في الجايزات والاستحالة في المستحيلات والوجوب في الواجبات وتقدير القدرة عليها انما يجتاج اليه في ترجيح احد الجايزين على الشاني لا في تصور ١٣٧٧  وهذه كُنْدُ قد اغفارًا كثير من امعاب الكموم واما الصفات وانحصارها في ثمان فقد اختلف الجواب عنه بوجوه منها انهم منعوا اطلاق لفظ العدد عليها فضلًا عن الثانية

وفالو، قد دل الفعل بوقوعه على ان الفاعل قادر وباختصاصه بسمض الجايزات على انه مريد وباحكامه على انه عالم وعلم بالضرورة ولا القطايا مختلفة وورد في الشرع اطلاق العم والقدرة والارادة ولا مدلول سوا ما دل الفعل عليه او ورد في الشرع اطلاقه ولمذا اقتصرنا على ذلك فلو سئل هل يجوز ان يكون له صفة اخرى اختلف الجواب التجويز المقلي بل بدليل الفعل والفعل ما دل الاع على تلك الصفات بطريق الاعتقاد إذا لم يدد به فيتوقف في ذلك ولا يضرنا الاعتقاد إذا لم يد به فيتوقف في ذلك ولا يضرنا وقوا في الشاهد بين الصفات الذاتية التي تلتم منها حقيقة الشيء مها ويين المقادير أنهم وين المقادير ألتاحية التي لا مدخل لها في تحقيق حقيقة الشيء فان فيرا المنات الذاتية الي المائل هي له من غير

الى مرورية في بعض النسخ ۱۷۳۷ -- ۱۱ ب جواب الاصحاب -- ۲) ف -- ۱۳۰۰-۱۳۰۳ ب ــ ۱۳۸۸ -- ۱۰۰۰ ا ب -- ۲۰۰۱ ب -- ۲۰۰۱

فاره فبل بم "تنكرون على من يقول ان القدر الذي اختص به نهاية وحد " واجب له "لذاته فلا يحتاج ال خصص والمقادير التي هي في الخلق انما احتاجت الى مقسدر لانها جايزة وذلك لان الجواز في الجايزات انما يعرف بتقدير القدرة "فلما كانت المقادير الحلقية مقدورة عرف جوازها واحتاج الجواز الى مرجح فاذا لم يكن فوق الباري والسنا اتفقنا على ان الصفات ثمان افعي واجبة له على هذا العدد ام السنا وتوجد صفة اخرى

فلد فلنم بجب الانحصار في هذا العدد كذلك نقول الاختصاص بالحد المذكور واجب له اذلا فرق بين مقدار في الصفات عددًا وبين ١٠ مقدار في الذات حدًا

فلد فلنم جايز ان توجد صفة اخرى فا الموجب' للانحصار في هذا الحد والعدد فيحتاج الى مخصص حاصرً

والجواب فننا المقاديم " من حيث انها مقادير طوكر وعرضاً وعمقاً لا تختلف شاهداً وغايباً في تطرق الجواز المقلي اليها واستدعا. • ، المخصص فانا لو قسدرنا مثل ذلك المقدار بمينه في الشاهم تطرق الجواز المقلي اليه واختصاصه به دون مقدار اخر يستدعي المخصص وتطرق الجواز الى الجايزات لا يتوقف على تقدير القدرة عليها بل معرفة ذلك بينة للمقل ضرورية "حق صار كثير" من المقلاء الى ان

ما ذكرنا من ان لا حد ولا نهاية ولا انقسام للذات ولا تنساهي "للصفات"كم ذلك سلوب وصفات نفي وبالنفي لا يتميز الشيء عن الشيء بل لا بد من صفة اثبات يقع بها التميز والا فترتفع الحقيقة مم اذا اثبت ان له اخص الوصف فهل بجوز ان ندر كه
 قال املم الحرمين لا بجوز ان ندر كه اصلا وقال بعضهم بجوز ان ١٠٠٠ يدرك وقال بعضهم بجوز ان ١٠٠٠ يدرك عند الروية جاسة سادسة ونفس يدرك وقال مضهم بجوز ان ١٠٠٠ المسئلة من محادات المسئلة من محادات المسئلة من عادات المسئلة من عادات المسئلة من اذا قدر موجودان قايمان بانفسهما بحيث لا يكون اصرورة اما ان يكونا متجاورين أواما ان يكونا متباينين وعلى الوجهين جيما بجية من الثاني وربما عبروا عن هذا لمدي بان يكون كل واحد منهما بجهة من الثاني وربما عبروا عن هذا المدي بان تالوب بان يكون داخل المالم وكم ان المدخول بالذات المتضى جاورة ووعائة العرب المالم وكم ان المدخول بالذات المتحقى جاورة ووعائة المالم المربح بالنائم المديمة وربما شككوا ابلغ تشكيك و والحروج بالذات المستدعي مباينة وجهة وربما شككوا ابلغ تشكيك

المان المان - ۱) ب (تسجيم) فلا يقم في - ۷) ب فـ ـ - ۸) ب ن زرف.
 اب ن ندرکد - ۲) ف مجارات - ۳) ب کالجوهر والعرض - ۱/۱ ب في او - ۱) ب عـلى - ۱/۱ في ـ - ۷) ب ـ - ۸) ب ـ - ۸) ب ـ - ۸) ب ـ - ۸) ب ـ - ۱/۱ في ـ

سبب والمقادير المختلفة تثبت للشيء مضافة الى الفاعل فان عجملها له بسبب ومنها انهم قالوا لو قدرنا صفة زايدة على الصفات الثانية لم ينسب ومنها انهم قالوا لو قدرنا صفة زايدة على الصفات الثانية لم يخل الحال فيما اما ان تكون صفة مدم وكال او تكون صفة نقصان ونقصان فان كانت صفة كال فعدمها في الحمال نقص وقد اتصف الباري سبحانه بصفات الكهال من كل وجه وان كانت صفة نقصان ومدمها عنه واجب واذا بطل القسمان تعين المه لا يجوز ان يتصف يجوز للباري سبحانه اخص وصف لا ندركه وفرق بين هذا السؤال والسؤال الاول فان السائل الاول سأل هل يجوز ان تزيد صفة على الصفات الثانية والسائل الثاني سأل هل له اخص وصف به يتميز ١٠٠٠ المدانة قاد المائي سأل هل له احص

ا واختلف مواب الاصعاب عند ابضاً فقال بمضهم ليس له اخص وصف ولا يجوز ان يكون لانه بذاته وصفاته يتميز عن ذوات المخلوقات وصفاتها من حيث ان ذاته لاحد لها زماناً ومكاناً ولا يقبل الانقسام فملا ووهماً بخلاف ذوات المخلوقات وصفاتها فانعما غير متناهية في والتعلق بالمتعلقات فلو كان الغرض يتحقق اخص وصف به يقع التميز فقد وقع التميز بما ذكرنا فلا اخص الالهية لا ندركه وذلك ان كار

وفال بغيرم ُ له اخص وصف الالهية لا ندركه وذلك ان كل شيئين لها حقيقتان معقولتان فانعها يتمايزان باخص وصفيعها ُ وجميع

<sup>\*)</sup>  $\frac{1}{2}$   $\frac$ 

، والمتناهي اذا اختص بقدار استدعي خصصاً • يكون اما متجاورًا واما متباينًا هذا كن يقول القايمان بانفسهما اما ان يكونا مجتمعين او مفترقين متحركين او ساكنين قيل الاجتماع والافتراق من لوازم التحيز والتحدد ولا حيز له سبحنه ولا حد ولا اجتماع ولا افتراق بل اذا فتش على المجاورة والمباينة لم يتحقق منه ان يكونا اما متجاورين او متباينين عمال تقديره فسان التجاور والتباين من لوازم التحيز في المتحيزات فالمستغنى عن التحيز "كيف الانفس الاجتهاع والافستراق وما جاور او باين فقسد تناهى ذاتآ انكم جعلتم نفس النزاع دليلًا متمسكين باشتراك في العبارة دون المني ونقول قدرناه مستغنياً عن المحلوا لحيز ومحتاجاً الى الحيز فيجب

• بالاجرام التي لا حيوة لها ولو قيل هو الله سبحانه داخل في العسالم بمنى العلم والقدرة وخارج عن العالم بمعنى التقدس والتنزيه كان معناً صحيعاً كما ورد في التنزيل أوهمو ألقاً هر فوق عبَاده وقسد وردً وهمو ممنكم أيننا كنتم فوتين أقوب إليه من خبل ألوريداً وقوله سبحنه إلين قويب المُعيب دعوة الداعي إذا دعاني الايقاً والمحدودات ولهمـذا لا يطلقـمان على الاعراض وهما كالاجتهاع والافستراق والحركة والسكون وساير الاعراض التي لا تختص المسالم ولا خارج لان الدخول والحروج من لوازم المتحديزات وكذبك الجواب عن الدخول والخروج فأما تقول ليس بداخسك في ١٤٧

۳) ب زلو - م) فد سقطت کلیة مثل «قدرنا» - ه) ب ز والمحل ۴۰۰ - ۱) ف سـ - ۲۰ سورة ۱۸۰ - ۳۰ سورة ۱۸۰ - ۲۰ سورة - ۱۵۰ سورة - ۱۵۰ سورة - ۱۵۰ سورة - ۱۵۰ سال ف سـ - ۱۵۰ سال ف سـ - ۱۵۰ سال الله م ۱۵۰ سال ف سـ - ۱۵۰ سال

١١١ بحيث ذاته فقد تحقق التميز بين الذات والصفات وذل ك راجع الى ولهذا تعلقت القلوب بالسماء ورفعت الايدي ودلت عليها اشارة الخرساء واليها كان معراج سيد الانبياء الذي ليس بحيث هو فيثبت له جهة مرا ينحاز بها عنه وقد ورد السمع بان تلك الجهة هي جهة فوق قال الله تعالى و هُو أَأْنَا هِرْ فُوق عِبَادُهِ فاثبتنا الجهة عقلا واثبتنا الفوقية سمماً واستنبطنا من النص الوارد فيه معني أوهو كون الفوق اشرف الجهات واليق بكهال الصيدية . ، فلو قدر قايم بذات اخر فمن ضرورته ان لا يكون بحيث هو حتى • يتحقق فرق بين الصفات التي هي بحيث هو وبين ذلك القايم بذاته فان القايم بالنير لا يقبل التحيز " راساً بل هي كلها قايمة بذات، اي لها فلا تكون الذات بحيث هيوما قيل التحيث بالنسبة الى الصفات ان الذات لها حيث حتى تكون الصفات بحيث هو والصفات لاحيث

٢١/ انه مستنن ٌ عن المحل والحيز جميعاً ويطلق على الجوهر بمعني السه •• المحل والمحتاج الى الحيز فلننقل العبارة الى هذه الجهة حتى يتبسين ُّعلى الاطلاق والمستغني عن المحل والحيز ً في مقابلة المحتاج الى القايم بالنفس فان عندنا يطلق هذا اللفظ في حق الباري سبحانه بمعن مستغن ٰ عن المحل فقط والمستغنى على الاطلاق في مقابلة المحتاج والجواب فلنا همة والشبهات كلها نشأت من اشتراك في لفظ

۴٬ ف . . . ه) ب زايبا ... ه) اللفظ ... ه) ب زعل (ف عن الاطلاق او ١١١ - ١٠ الحيث - ١٠ مورة ١، ١١، ١١ - ١١ التفوقية -731 - 1) - 19 america - 4.1.4) - -

• ١ الجذوبي بل يكون بعض ْمنه فوقاً وبعض ْ منه تحياً وذلك حمال واما ١٠ عليه حقيقة واما تقديرًا يجوز أن يوجد عليه تصورًا قيل أن الباري • يكن للجهات معنى فلا يكون فوق وتحت ويمين ويسارأ وقدام الدعاء والارض مسجد الصاوة والكعبة وجهة الوجه وموضع السجود القطبُ الشمالي وتحت بالنسبة الى من هو عليها على موازاة القطبُ تعلق القلوب' بالسماء ورفع الايدي اليها والمعراج اليها فقابل بتعلق ٢٤٢ ه ۱۵ - ۱۰ ب زومي - ۲۰ ب ف التيام - ۲۰ شمال - ۲۰ ب ز لا - ۱۰ ف م - ۲۰ ف أو - ۲۰ ب ف ز ان يكرن - ۱۰ م. ۱۸ ب ـ -والوجوه العقلية والحاصل في هذا السؤال ان الالفاظ التي اوردها كالم عن ذاته طرف من جيات الفوق وعندهم هو فوق العالم باسره فهو قبلة العين واقرب ما يكون العبد من الرب اذا كان في السجود ولفظ الحيث والجهسة وبالجملة فليعلم ان جهات الاجسام من احكام النهايات في الاجسام حتى لو قسدر مقدر جسما غير متناو بالفعل لم وخلف ولذلك تتحقق اليها الإشارة ولذواتهما اختصاص وانفراد الجهات على سبيل المحيط والمحاط والفوق والسفل فيها على سبيل خلف فيلزم عليه فوقاً بالنسبة الى من هو على الارض على موازاة الرؤوس بالارض ووضع الايدي عليها والنزول اليها بل العرش قبلة المركز والمحيط فان قدر العالم كري الشكل اماً تقسديرًا اوجد سبحانه بجهة من العالم فيكون لا محالة مميطآ بكل المالم والا فيخلو مشتركة' ولفظ القايم' بالذات والقايم' بالغير ولفظ الدخول والحروج ١٤٥ من جهة اخرى واذا كانت الاجسام كرية اي أمدورة فيكون تجدد ١١١ - ١٠٠١ - ١٠ الماء - ١٠ ) بعدرو ما ب سيرد

١٤٤ متناهية وكلا التخييلين باطل فهو الاول والاخر اذ ليس وجوده بالذات وليست كل صفة مجيث الثانية بل مجيث الذات يقتضي ان يكون الموصوف بحيز وجهة عم الحكم للوصف بانه معنى موجود او حال فهو بمنى آخر والا فجرد الوصف والصفة من " حيث .، يقال هذا في العرض من حيث "هو موجود له حكم " ومن حيث هو عرض له حكم وليس يعنى باطلاق لفظ الحيث الا الاعتبار العقلي وكما ورد ُ وَهُمِوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَاءِ إِلَهُ ۗ وورد مقروناً بِهِ وَفِي ٱلْأَرْضِ وانحيازًا عن العالم ببينونة متناهية او غير متناهية كما ان من تخيل وصف الباري سبحانه وتعالى بها والوصف من حيث هو وصف لا بل الايات الدالة على القرب اكثر من الايات الدالة على بعد الفوق بالقيام ما عنيتم ولا اطلق انها بجيث هوكما اطلقتم بسل يعنى بالقيام هو وصف لا يقتضي ذلك ثم اطلاق لفظ الحيث ايضاً قد اتسع حتى إلـــه وبالجملة من تصور وجوده وجودًا مكانيًا طلب له جهــة أما وجوده زمانيًّا طلب له مدة وتقدماً على العالم بإزمنة متناهية او غير سبحانه زمانيًا 'والظاهر والباطن اذليس وجوده مكانيًا من الكرامية والصفاتية ان لله سبحانه ذاتاً وصفات والصفات قاعة فبل من اثبت الصفات الازلية قاعة بذات الباري تعالى ليس يعنى واما ائتك اثاني الذي اوردوه على سبيسل الالزام وهو الاتفاق

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 8

۲۰۰۱() ب ــ - ۸ ۴ ۳ ، ۱۸ ۲۰۰۱ ب ــ - ۳ ) ب على ف بين - ۳ ، ب ز فلو - ۲۰ ) ب تل فرعن (لومة والمنة قان كنبر من الماني عما بوصف ولا ينتخي ان يكون الموموف بيز وجهة - ۱۰۰۰ ف - ۲۰ ف وحكم

- 311 -

وهي واجبة البقا ويستحيل عدمها بعد وجودها في ذاتها وللعشكلمين عليه طرفائه في الكلام احدهما البرهان والشاني

 مُ اعتراه صفات فقد تغير عما كان عليه فليس للخصم اعتراض على ٠٠ والمخلوق فان المخلوق لا يقوم بذات الخالق والخلق قايم بذاته تعالى وتمالى لاتصف بها بعد ان لم يتصف ولو اتصف لتغير والتغير دليل وضع لنفسه اصطلاحاً في احكام المعاني القايمة بالغير وميز بين حكم العلم والقدرة وهي العالمية والقادرية والمريدية وبين لحكم الحركة عندكم فيجب أن يكون وصفاً له وكذلك يقال إراد فهو مريد بارادة وقال فهو قايل بقول وإذا تحقق كونــــه وصفأ له بعد إن لم يكن والسكون القايين بالجوهر وهو المتحركية والساكنية فان كان الحدوث اذ لا بد من مغير وتحقيق المقدمة الإولى ان معنى قيسام موصوفاً به فقد تحقق التغير والتغير خروج شيء الىغير ماكان عليه ولا يشترط فيه بطلان صفة وتجدد صفة فانه إذا كان خالياً من صفات هذه الطريقة الا منع الاتصاف او منع التغير وقد اثبتناهما ولكنه الاعراض بمحالها كونها اوصافأ لها كالعلم اذا قام بجوهر وصف الجوهر بانه عالم وكذلك ساير المعاني والاعراض فليس ذلك كالوصف معها يكون البادي تمالى خالقاً صانعاً على مذهب من لم يفوق بين الخلق اما البرهمار، فنقول لو قامت الحوادث بذات البادي سبحان،

۳) ف .. -- ع) ف وهو العالمية -- ه) ب حكم الغول والارادة وهو (اناطية والمربدية -- ٢.٠ ٣) ب .. -- ٧) ب ز للحركة حكم الحركة ١٤٨ - ١٠ ب غال منتحق تكون ولذات خالمًا - ٣٠ ف الذات -

٧٤٧ صورتان هما حرفان وعلى طريقة محمدًا بن الهيصم الاحداث ارادة الكرامية الى جواز ذلك ومن مذهبهم أغاأ يجدث من المحدثات فأغا يحدث باحداث الباري سبحانه والإحداث عبارة عن صفات تحدث في ذاته من ارادة لتخصيص الفعل بالوجود ومن اقوال مرتبة من حروف مشسل قوله كن واما ساير الاقوال كالاخبار عن الامور والوعد والوعيسد والاحكام والاوامر والنواهي فالتسمعات الماضية والاتيسة والكتب المنزلة على الرسل عليهم السلم والقصص للمسموعات والتبصرات للمبصرات في ذات بقدرته وايثار وذلك' مشروط بالقول شرعاً وجوز ً بعضهم تعلق احداث الازلية وليست هي من الاحداث في شيءُ [''وعلى طريقة''] انما .. الاحداث في الخلق على مذهب اكثرهم قول وارادة والقول هما واحد بمحدثين اذاكانا من جنس واحد واكثرهم على ان لكل محدث وتسمع وتبصر وقد اثبتوا مشية قديمة تتعلق بالحادث والمحدث احداث أفيحدث في ذاته لكل محدث خس صفات ارادة وكاف ونون .، والاحداث والخلق ثم قالوا هذه الحوادث لا تصير صفات لله تعالى وانما هو خالق بخالقيته لا يخلق مريد بإراديته ً لا بارادة قايل بقائليَّته ومعا اوم الثيه قيام الحوادث بذاته سبعانه وقسد ذهبت

 <sup>(-)</sup> بفاذهبي - (1) بما - (١٠٠٧) راجع الىكتابالنجل ص (٨ س ١١ - ٨٠٠٠٨) النجل ومن ذلك - (١٠٠٠٩) ب ف - -

م) ب ف والنجل بريديه – ۱٤٧ - ۱ . ا) ب انبات قراسك - ۲۰ ب جصر - ۳۰ ب احداثا -

والفرق ينهما من مبث الله أن احدهما لازم والشباني متمير لا يستهض فرقاً من حيث العقل فانا أذا قلنا قام وقعد وجاء وذهب كان الحكم لازماً والقيام والقعود والمجي والذهاب فعله ومفعوله كما هو فعله والعقل لا يفرق بين فعل الانسان شيئاً في نفسه وبين فعله في منوه على من قال به ومن قال أن الفعل لا يباين على القدرة فلم يينالفعل والمفعول ولا متمسك للخصم في هذه المسئلة الا بامر لغوي ولفظ اصطلاحي

هذا التميز غير مقبول عقلا فإن اتصاف المحال بالاوصاف المحادثة واتصاف الذات بالاوصاف من حيث انها صفات وموصوفات ليس ويتعلف ولا تأثير للقدم والحدوث فيها اصلا 'فانسه ان كان الوصف واجماً الى القول واللسان فلا يجتلف الحال بين وصف ووصف أوان كان الوصف كان الوصف راجماً الى حقيقة ويتفية والمعنى اذا قام بذات او عسل مار وصفاً وصفة كما ورجع حكمه أليه بالضرورة برهامد المر اوضح مما قسد سبق وهو ان كل حادث يجتاج الى

عدث من حيث انه كان في نفسه وباعتبار ذاته جايز الوجود والعدم فلما ترجح جانب الوجود على العدم احتاج الى مرتبح بالضرورة ثم ١٠٠ ذلك المرجح ان كان حادثاً احتاج الى مرجح ثم يتسلسل القول فيه الى ما لا نهاية له وجهة الاحتياج لا يجتلف الحال فيها بين حادث في ذاته سبحانه وتعالى وبين محدث مباين ذات ه فانه انما احتاج يجهة تردده بين طرفي جواز الوجود والعدم لا بجهة التباين وغير التباين وهذا قاطع لا اعتراض عليه ...

۱۰۰ ذلك الحادث بنفسه او بقدرته او بمشيئة قدية فالد في 'يجدث بنفسه' فقد بأهتوا المقل الصريح بغرورة

۸) ن ... ۱۹۹ - ۱... ا) ب . - ۳) ب (اولا) الومف (غ) الوامف - ۳) ف ... ۱۹۹ - ۱۰ ف المكم - ۱۰ ب زاخر - ۷) ف زف - ۸) ب ف تردد -تردد - ۱۰۰ ب مدنت - ۳) ب باهت - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰

الى المحاروعندكم قول الله سبحائه قايم به من غير ان تتصف به الذات ولم تتحقق له نسبة الى الذات الا مجرد الاضافة وقد انقطع حكمه عن القدرة القدية فانه اغا يوجد بعد ان يجدث لا حال ان يجدث ومه الورزمان ان قول له كن لا بيلو اما ان يسبق احمد الحرفين على الثاني او يتلازمان في الوجود اما في حال الوجود او حال البقا فان سبق احدها وتلاه الثاني فاما ان يبقى الاول اولم يبق فان بقي مقو لا مسموعاً لم يكن كن بل الاول ما لم يتقدم لا الدون دواماً لا يتصور اصلا وان لم يبق فقيد انعدم وعندكم ما حل الدون دواماً لا يتصور اصلا وان لم يبق فقيد انعدم وعندكم ما حل اوجذ أحدها مع الثاني فليس الكاف بالتقديم اولى من الدون وكذلك من وزتبه وتماقبه مي اثاني فليس الكاف بالتقديم اولى من الدون وكذلك كل حرف يجب ان يسبق حرفاً في القول والتكلم حق يكون

ومه الالزاطات اثبات اكوان حادثة مع الكون القديم • واثبات علوم حادثة مع العلم القديم كاثبات ادادة حادثة مع المشية القديمة وقد ذكر المشكلمون ذلك في كشبهم امما شبر الكرامير أن قالوا سمع البادي سبحانه ما لم يسمع قبله ورأى ما لم ير قبله فيجب ان يحدث له تسمع وتبصر ما الم يرة قبله فيجب ان يحدث له يسمع وتبصر ما الم يرة قبله مهم التقولون لم يكن البادي سبحانه سامماً للاصوات فصاد

4) in ... - •) ب ن امانة - 1) ب به وان عدث لاجل ان ١٩٥٧ - ١٥ ب قيـل - ١٩٠٣) ب . - ١٩٥٠ ن بل - ١٩٥٠ ب ن وجد - •) ب يزيد ويباتيد - 1) ن كون

يكون شيئاً وواجب الوجود لذاته منزه عن طبيعة الامكان والعدم اللذان هما منبع الشر

واماً طرون الدرزام عليهم فنها إن قالوا قول الله سبحانه وتعالى وارادته من جنس قولنا وارادتنا ثم لقوله وارادته مفعولات مشال العالم بما فيه من السموات والارض فيلزم أن يحصل بارادتنا وقولنا «مثل ذلك فإن قوله كن كاف ونون من جنس اقوالنا من غير فرق فيد فيل أنما حصل قوله بمباشرة قدرته وارادته ومشيته القديمة وقولنا لم يحصل بعها وقوله في ذاته قول له لا لغيره وقد قصذ أب

ألم انكان هذا فرقاً فلم يكن قوله اذاً من جنس اقوالنا بل. المحقق القول اذا حدث بعد ان لم يكن فهو كقولنا المحادث بمـد ان لم يكن فهو كقولنا المحادث بمـد ان لم يكن ولم يكن كرمنافته الى القدرة الربعد الحدوث فانـه اغا الرفي حال الانفصال عن القدرة لا في حال تعلق القدرة به واغا اثرت فحدت في حصول ذاته فقط لا في في اخر يجدث به وعن هذا لو فعل قولم إغا قصد به الاحداث وبطل ما اعتذروا به وحصل ان قوله لا ينني ان يوجد كقولنا او قولنا يوجد كقوله اذ لا فرق بين قوله لا ينني الحدوث والمحووث والاحتياج الى المحل قول قولنا او كد فانه اذا قام بمحل اتصف المحل به وتحققت له النسبة

۲۰۱ - 1) ب ن غير - ۲) ن - - ۲) ب مذه الموادث -

٩) ب طريق - ٨) استولان - ٩) ن پيل - ١٠) تقدمه - ١١) ب
 ١٢: ١

۱۵۱ — ۱، ب تقطیع — ۲، ب ف الحروف — ۳، ف س — ۱، ب ذاجوامحق اصلکاك — ۱، ب ن اجرامحق يتحقق اصلکاك اجرام حتى يتحقق الصوت فان اصلکاك الاجرام کالجنس بالنسبة الى صوت والحركة كالجنس بالنسبة الى اصطکاك فلا بد من حركة حتى يتحقق الاصطکاك او تمكيف

•)  $\downarrow$  :  $\downarrow$ 

١٥٥ - ١) ب ف الشروط - ١) اينتص

٥٥١ تكن بل النفي الما يرجع الى المدركات فنقول لم تكن المسموعات تناقض قولكم انه سمع مالم يسمع ورأى مالم ير واداد مالم يرد وازُلَا وامَّا التجددُ يرجع الى المدركُ كما يرجع التجدد الى المعلوم .. والمرئيات موجودة فيسمع ويرى فوجدت فتعلق بها السمع والبصر فكان التعلق مشروطاً بالوجود لا بالمتعلق ورب تعلق شرط فيـــــه • ا ذاته فكيف يصح على مذهبكم انه صار سميماً بصيراً وإن التزمة على تجدد وصف ُ له وان لم يقولوا ُ انه صار سعميًّا بصيرًا مريدًا فقد سميعاً بصيراً بل هو بصير سميع ابداً وازكا كما هو عليم قدير ابداً ولم يكن بجهة فوق فصار بجهة فوق وبالاتفاق لم تحسدث له صفة لم الوجود والحيوة والعقل والبلوغ ثم عدم الشرط' لم يقتض عدم المتعلق الاتصاف فقد سلمتم لنا المسئلة فان الاتصاف بصفة لم يكن قبار ساممًا لما ولا رائياً للمدركات فصار رائياً لما ولم يكن قايلًا سبق وجوده فصار مريدًا في الوقت الذي اوجده أفيدل كل ذلك اصلكم مذهب لكم فاما النفي على اصلنا فغير مسلم أن لم يكن والمقدور فهو كقولكم لم يكن مستوياً على العرش فصار مستوياً للاوامر والنواهي فصار قايلًا ولم يرد وجود البسالم في الوقت الذي لم يكن كذا فصار كذا فلا النفي على اصلنا مسلم ولا الاثبات على 30/ - こうュール)・シュール)・シーコ)・しのなり اما الاكبات فعلى اصلكم لم يوصف البادي سبحانه بالحوادث في كم الجمواب الخفيفي قلنا قلد جمعتم بين كلمدي نفي واثبات في قولكم

### القاعلا الحامسة

# ني ابطال مذهب انتظي ويياد وموم التطبل

وقد قيل أن التعطيل ينصرف ألى وجوه ' شي'' فنها تعطيل الصنع عن الصانع ومنها تعطيل الصانع عن الصنع ومنها تعطيل المانع عن الصنع ومنها تعطيل الباري سبحنه عن الصفات "الازلية الذاتية "القاعة بذاته" ومنها فطيل الباري سبحانه عن الصفات والاسهاء اذكر ومنها تعطيل طواهر "الكتاب والسنة عن المماني التي دلت" عليها مقالة لاحد ولا أعرف عليه صاحب مقالة الا ما نقيل عن شرذمة مقالة لاحد ولا أعرف عليه صاحب مقالة الانل اجزاء مبثوثة تتحرك وقيلة من الدهرية أنهم قالوا العالم كان في الانل اجزاء مبثوثة تتحرك عير استقامة واصطكت اتفاقاً فحصل عنها العالم بشكله الذي

وحكاية فيلزم على ذلك ان يكون الباري جسماً متحركاً ذا اصطكاك في اجزا. جسمية ويتعالى "الرب سبحانه" عن ذلك علواً كبيرًا

وفد تملمي مفن الكرام الى البان الجدية فقال اعني بها القيام ممه المنفس وذلك تلبيس على العقلا، والا فذهب استاذهم مع اعتقاد من المنفس وذلك تلبيس على العقلا، والا فذهب استادهم مع اعتقاد محير للعوادث قايلا بالاصوات مستوياً على العرش استقراراً تحتماً بجهة فوق مكاناً واستعلاء فليس ينجيه من هذه المخاذي تويرات ابن هيم فليس يريد بالجسمية القايم بالنفس ولا بالجهة الفوقية علاء ولا بالاستوا، استيلاء واغاهو اصلاح مذهب لا يقبل الاصلاح وابرام معتقد لا يقبل الابرام والاحكام وكيف استوى الظل والعود اعوج وكيف استوى المذهب وصاحب المقالة الهوج والله الموفق أوالله الموفق أ

٨) فارتام الما في الجازى الما بي الاعراض الما في الجازى الما بي بي الاعراض الما في المجازى الما بي الحام الما بي الحام الما المام المام

١٠٠ الخلق مبهجانه في هذا التنزيل على هذا المنهاج امن مجيب الضطر إذا ٥٠ ونفي الاحتياج والرسل مبموثون لتذكير وضع الفطرة وتطهيرها عن القدمات دون ما شهدت به الفطرة الانسائية من احتياج في ذاته وهو الاستدلال بامكان المكنات على مرجح لاحد طرفي الامكان ويدعى كل واحدً في جهة الاستدلال ضرورة وبديعة الاستدلال بالحوادث على محدث صانع وسلك الاوايل طريقاً اخر به ولا يستغنى عنه ويتوجه اليه ولا يعرض عنمه ويفزع اليه في ١١٠ الخارج الى الواجب ً والحادث الى المحدث وعن هذا كانت تمريفاته ضرورة الاحتياج وذلك الاحتيال من الشياطين هو تسويله الاستغناء تسويل الشيطان فانهم الباقون 'على اصل الفطرة وما كان له' عليهم من سلطان وقال '' كَـــذ كِرْ إِنْ نَفَعَتِ ٱلذِّكُوى سَيَدُ كُرْ مَنْ يَخْشَى وقوله " فَقُولًا لَهُ قَوْلًا إِيَّا لَمَلَّهُ بَيَّ لَا كُمْ أَوْ يَغْشَى ومن رحل الى الى مدير هو منتبهي الحاجات فيرغب اليه ولا يرغب عنه ويستغني الشدايد والمعات فان احتياج نفسه اوضح له من احتياج الممكن دعاه امن " ينجيكم من ظلمات البرأ امن يرزقكم من الساء والارض امن يبدأ الخلق ثم يعيده وعن هذا قال الذبي صلى الله عليه وسلم خلق الله تمالي الخلق على معرفته فاحتالهم الشيطان عنها فتلك المعرفة همي وانا افول ما شهد به الحدوث او دل عليه الامكان بعد تقديم

رَاه عليه ودارت الاكوار وكرت الادوار وحدث المركبات والدارة عليه ودارت الاكوار وكرت الادوار وحدث المركبات وحدة المسالية من معرف وست المنا هو معترف المسالية المسالية المسالية من البحث والاتفاق احترازاً عن التعليل فا عددت هذه المسئلة من النظريات التي يقام الحديا برهان فان الفطر السليمة الانسانية شهدت بضرورة فطرتها وبديهة فكرتها على صابع حكيم عالم قسدير أفي الله شك أفياء وأين السووات والارض وأين القطرة في عال السراء أخلا شك التهم الميوذون ما ألتهم من خلقوات الشرياء المديد المناهم من خلقوات من تدغون إلا إياه ولمذا لم يرد التكليف بموذب وجود الصابع واغا ورد بعرف الدوسين المائية وطذا جمل على التراع بين الموان وبين الملت وبين الملت في التوحيد ذلك بانه إذا ذعي الله وحده كفرة اليائين ألا يؤيئون بالابية واذا لا الله أذا ذعي الله وحده كفرة أألينين ألا يؤيئون بالابية وإذا أذبت في القراب وذذه وأوا أأيين أذ يؤيؤن بالإبيات المائي وذي أفول أو أو أذبات المائي في أذبات وأبيات المائي ومود عمل أذبات المائي في أذبات المائي في أذبات المائي في أذبات المائي في أذبات المائي أذبات المائي أذبات المائي أذبات المائي أذبات المائي أذبات أنها أذبات المائي أذبات المائي أذبات أنها أذبات المائي أذبات أنها أذبات المائي ومود عمل أذبات المائي أذبات المائي المائي ومده عمل أذبات المائي المائي المائي أذبات المائي أذبات المائي المائي أذبات المائي أذبات المائي أذبات أنهائي أذبات المائي أذبات المائي أذبات أذبات المائي أذبات الما

١٠٠ غير ذاته واعتباراً ووجهاً غير وجوده بل الصفات كلها اما اضافية • كانت كالمادة والصورة او كانت على وجه اخر بان يـكون اجزا. والاحكام فذلك مذهب الالهيين من الفلاسفة فانهم قالوا واجب الوجو د لذاته واحد من كل وجه فلا يجوز ان يكون لذاته مبادئ غير الاخر بذاته وذلك لان ما هذا صفته فذات كل واحداً منه ليس ذات الاخر ولا ذات المجتمع واتما تعينه واجب بالذات فليس يقتضي تجتمع فيتقدم واجب الوجود لا اجزاء كمية ولا اجزاء حدسواة تركيبه من اضافة وسلب كقولنا حكيم مريد وسيأتي شرح ذلك كقولنا \* مبدأ العالم وعلة العقل كما تقولون خالق ورازق واما سلبياً القول الشارح لمعني السمه ويدلكل واحكه منهما على شيء هو في الوجو د معني اخر سوى وجوده وان وصف بصفة فليس يقتضي ذلك معني في كتاب الصفات فالزم عليهم مناقضات كقولنا واحداي ليس بمتكثر وعقل اي مجرد عن المادة وقمد يكوز اما تعلِي الباري سبغد عن الصنات الذائد والعنوير وعن الأسماء ١٣٧

لغيره شمولاوعوماً على سبيل الاشتراك ثم خصصوا احدانوجودين وان اتحدا في الخارج من الذهن فقد قايرًا في العقل مثل العرضية واللونية بالوجوب والثاني بالجواذ ومن الملوم ان الوجوب لم يدخل في معنى الوجود حتى يتصور الوجود فهذا اذا معني اخر وراء الوجود والمعنيان منها افريم اطلقوا لفظ الوجود على الواجب بذاته وعلىالواجب ١٢٧

م) ب زملا - ه) ب ف ترکیب - ۱ ب مسئلة まー こうてん しうずららっ AL 一 こうなっていり ー とうするらな ー まいま) ウェー

الافاق " الى ايات الانفس ثم استشهد به على الملكوت لا" بالملكوت ١٠١ بالمكون ١٦٠ بالماكون ١٦٠ بالماكون ١٦٠ بالماكون الاشياء بربي وما عرفت ربي بالاشياء ومن غرق في بحر المعرفة لم يطمع في شط ومن تمالی الی ذروة الحنیقیة لم بیمف مین حط فثبت بالدلایار اليه في تكوينه وبقايه وتقلبه في احواله وانحايه ثم استبصر في آيات والشواهد ان العالم لا يتعطل عن الصائع الحكيم القادر العليم الله أقريت المسافته حيث رجع الى نفسه ادنى دجوع فعرف احتياجه

بقدم العالم الى ان الحكم بعدم العسالم في الازل تعطيل الصائع عن . ا وحيث مالم يتصورلم يكن تعطيلا وكما ان التعطيل ممتنع كذلك التعليل ممتنع وانتم علاتم وجود العالم بوجوده وسعيتم معبودكم التعليل وهذا من الالزامات المفحمة التي لا جواب عنها علة ومبدًا وموجبًا لوذلك يودي الى امرين ممالين احدهما بثبوت معلولها لذاتها " والقصيد الاول وجود العالم من لوازم وجوده الصنع وقد سبق الرد عليهم بأن الايجاد قد تحقق حيث تصور الايجاد بالقصد الاول فان العالي لا يديسد امرًا لاجل الاسفل٬ فبطل ايضًا المناسبة بين العلة والمعلول وقد سبق تقريره والثاني ان العلة توجب " وارا تعلن الصائع عن الصنع فقد كذهب وهم الدهرية القايلين

١٠٠٠ ب زعن رحل - ١٠٠٠ ف سام ١٠١٠ راجع الى سورة ١٤٠، ٩٠٠ م) أَ يَينَ - • .. • ) أَ مِدَارُ - م) أَ يوجِود - م) أَ وجودُهُ - 1) + 2xe - 11) + 5 4 13 - 11) + 2xe ent ١١١ - اسررة الدرمة - مردم) ب ذهبي - من ب في بدام -

 وقان ظایمتر مرر النجر لا بجوز التعطیال من الاسما، الحسن ولا بجوز التشبیه بالصفات التي يشترك فيها الخلق فيطلق على الباري سبحانه الوجود وندعوه باحسن الاسما، وهو العليم القدير السميع البصير الى غير ذلك مالاً ورد في التنزيل لكن لا بمنى الوصف والصفة لان علياً عليه السلم كمان يقول في توحیده لا يوصف

(V ) いっぱっぱ (V ) いっぱん シンパ (マー はない adg ) いっぱん (V ) いっぱん

وليس يغنيّ عن هذا الالزام قولهم اطلاق لفظ الوجوبّ على الواجب بذاته والجايز لذاته بالتشكيك اي هو في احدهما اولى واول وفي الثانيّ لا اولى ولا اول اذ الاولى والاول فصل اخر تميز بـــه احد

١١٦٤ الابداع عديم الاسم فلسنا ندرك له اسما في تحو ذاته وانما اسماوه وتعطيه عن الصفات تعطيل عن الاعتبارات كواما تعطيل الباري عن شرذمة من قدماء الحكما، قالوا ان المبدع الاول انية ازدية وهو قبل هو المنصرُ فهم المطلة حقاً ونقل عن بعض الحكما، انهم قالوا هو هو ه. ولا نقول موجود ولا معدوم ولا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا عاجز ولا مريد ولا كاره ولا متكلم ولا ساكت وكذلك ساير الإسهاء والصفات وينسب هذا المذهب الى الغالية من الشيعة والباطنية ولا شك ان من اثبت صانعاً لم يكن له أبد من عبارة عنه وذكر اسم ساغ اكم المكم بتكثير الاعتبادات ساغ للمتكلم اثبات الصفات الصفات والاسها. والاحكام اذكر وابدًا وما صار اليسه صاير الا . من نحو الماره وافاعيله وابدع الذي ابدع ولا صورة له عنده في الذات اي لا علم ولا معاوم وانما العلم والمعلوم في المعلول الاول الذي الوجودين عن الثاني وذلك يوكد الالزام ولا يدفعه كونه واجب الوجو دلذاته لايفيد اعتبار كونه مبدأ وعلة واعتبار كونه مبدأ وعلة لا يفيد اعتبار كونه عقلا وعاقلا ومنقولا فاز ومن الدلزامات كونه مبدأ وعلة وعاقلا ومعقوكا فان اعتبار

٣) ١٠٠١ م) ب الوجود - ٥٠ ف ١٠٠١ ب ف زوعلا - ٢٠٠٧) ب ف ١٠٠١ - ١٠٠٠ ب فرابداع - ١٠٠٤ - ١٠٠٠ ب وابداع -

### القاعدة السادسة

ني الاحوال

٠٠ والاثبات وما مذهب الثبتين فيها وما مذهب النافين ثم نتكلم في • اصلاً فاثبتها ابو هاشم ُّ ونفاها ۚ ابوه الجباي ُ واثبتها القاضي ابو بكر ادلة الفريقين ونشير 'الى مصدر القولين وصوابعها من وجه وخطايهما ونفاها صاحب مذهبه الشيخ أبو الحسن الاشعري واصحابه رضي الله عنهم وكان امام الحرمينٌ من المبتين في الاول والنافين في الاخر ُ والاحرى ُ بنا ان نبين اولا ما الحال التي توارد عليها النفي الباقلاني رحمه الله بعد ترديد الراي فيها على قاعدة غير ما ذهب "اليه احدث ابو هاشم بن الجباي رايه فيها وماكانت المسئلة مذكورة قبله أعلم أن المتكلمين قد اختلفوا في الاحوال نفيا وإثباثا بعد أن

اما يياد الحال وما هو اعلم انه ليس للحال حد حقيقي يذكر حتى

ف والده - م) ب البداير عادم ف البد - ١١ ب ف مد - ٧) ب ز ابو اللان - ما ف الاخير - م) الاحراب الاخرى - ١٠) ف يعدر ١١٧١ - ١٠١زمذهب - ٢٠٠٠ ب- ف اولا - ١٩٠٠ ف رفيه - ١١٠٠٠) ب

١١١ العالم سميع بصير اي خالق السمع والبصر ولا نقول انه عالم لذاته او وينسب الى عمد بن على الباقر انه قال همل سمي عالما الأ انه واهب هذا قولًا بالتعطيل فانه لم يمنع من اطلاق الاسامي والصفات كمن .. عاجز ولكنه استدل بالقدرة في القادرين على انه قادر وبالعلم في العالين على انه عالم وبالحيوة في الاحيا. على انه حي قيوم واقتصر على يسلكون في اطلاق الاسامي وكذلك الواحد والعليم والقدير ذلك من غير خوض في الصفات بإنها لذاته او لمماني قايمة بذاته كيلا يكون متصرفا في جلاله بفكره العقلي وخياله الوهمي وقــد اجتمع ْ •، وسلامه لا يوصف بوصف الاهذا الذي ذكرناه فالله سبحنه غالقه ومبسدعه ولا محمل لقول علي صلوات الله عليب للعالمين والقدرة للقادرين حي بمعني ائه يحبي الموتى قيوم بمعني انه يقيم بعلم بل هو اله المسالمين بالذات والعالمين بالعلم وعلى همـذا المنهاج العلم للعالمين وهل سمى قادرًا الإلائه واهب القدرة للقادرين وليس السلف بل الامة" على ان ما دار في الوهم او خطر" في الحيال والفهم بوصف ولا يحد بحد ولا يقدر بقدار الذي كيف الكيف لا يقال ا امتنع وقال لیس بمدوم ولا موجود ولا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا خهو موجود بمعنى ائه يعطي الوجود وقادر وعالم بمين انه واهب العلم كيف والذي ابن الاين لايقال له ابن لكنا نطلق الاسماء بمعن الاعطاء

على ب اجتمعت - ه) ف بل لقول علي رضمه - ه) ب خدر - ٧) ب ف ز - مى انظر كتاب النجل مى ١٦٠ س ١٧ - مه...م، ف ما تسجيع في الماش --١١٦ -- ١) ب ز وكان الوجود عندهم يطلق على التقويم والحادث بالاشتراك المحضر

 ١-وال تختص بالدوات وهذا تقرير مذهب الفريقين في تعريف الحال • ولا توصف بصفة ما وعند ابن الجباي ليست هي معلومة على حيالهما وتتماثل لذواتها المعينه واما اسماء الاجناس والانواع فيرجع عمومهما عرضاً ولوناً وسوادًا والضابط ان كل موجود له خاصيةً يتميز بهـا والما تعلم مع الذات واما نفاة الاحوال فعندهم الاشيا تختلف وهي السوادية والبياضية فما به الاشتراك غير ما به الافتراق او غيره ١٧٠ عن غيره فأنما يتميز بخاصية هي حال وما تتاثل المتاثلات به أوتختلف والاحوال عند الثبتين ليست موجودة ولا معدومة ولاهي اشيا والبياض يشتركان فيقضية وهي اللونية والعرضية ويفترقان في قضية المختلفات فيه فهو حال وهمي التي تسمى صفات الاجنساس والانواع الى الإلفاظ الدالة عليها فقط وكذلك خصوصها وقد يعلم الشي. من وجه ويجهل من وجه والوجوه اعتبارات لا ترجع الى صفيات هي اما اولهُ الفريفين فظال المتبوم، العقبل يقضي خرورة أن السواد

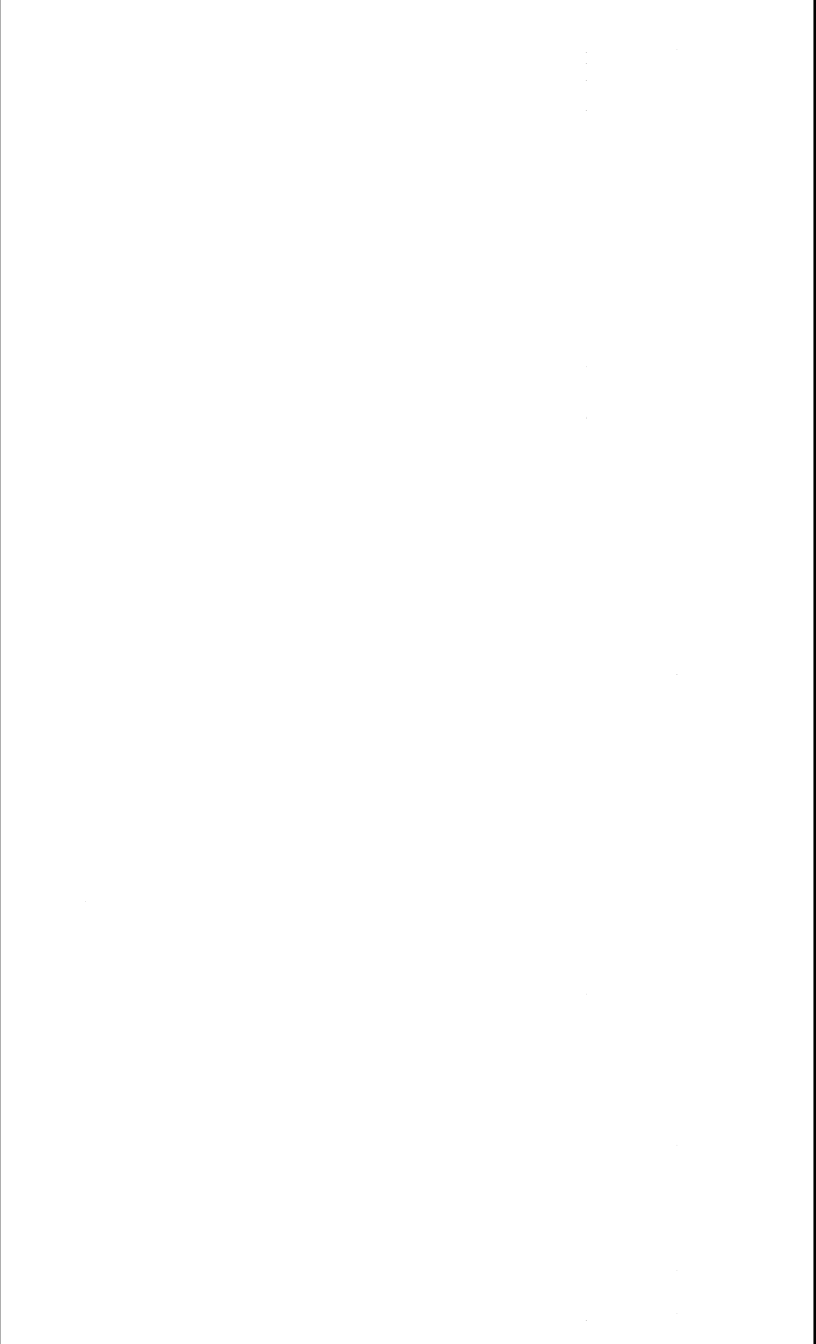
فالأول مفسطة والثاني تسليم المسئلة والنوعية والعموم والاشتراك فيه ليس يرجع الى صفسة هي حالً للسواد والبياض فان حالتي العرضين يشتركان في الحالية ولا يقتضي ذلك الاشتراك ثبوت حال للحال فائه يودي الى التسلسل فالعموم هو كالصفة لها بل يشتركان في شيء هو اللفظ الدال على الجنسيـة وفال انتاة السواد والبياض المنيان قط لا يشتركان في شي

- ·) ب زعقلية - ا) ف همي ١١٨ -- ١١ ب -- ١٠ ف - - ١٠ ا حاشية ف - ١٠ ب ف يزواقا ١٧٠ – ١) ف مفسطه – ٣) أ تصحيح ب المين – ٣) ب ف حالة –

١٦٨ ما يملل وائي ما لا يملل وما يملل فعي احكام لمعان قايمة بذوات وما نعرفها بجدها وحقيقتها على وجه يشمل جميع الاحوال فانه يودي الى اثبات الحال' للحال' بل لها ضابط وحاصر بالقسمة وهي تنقسم الى Y rath eac orbit line I- Slat thatis

١٦٨ به المعني فقط واما القسم الثاني فهوكل صفة اثبات لذات من غير علة ثبوته الحيوة اولم يشترط ككون الحي حيا وعالما وقادراً وكون الحيوة وكانت " البنية في اجزابها في حكم محل واحد فتوصف بالحال أ وعند القاضي ابي بكر رحمه الله لا يوصف بالحال الا الجز الذي " قام ولابن الجباي في المتحرك اختلاف رأي وربما يطرد ذلك في الاكوان زايدة على الذات كتحيز الجوهر وكون له موجودًا وكون العرض عند ابي هاشم ككون الحي حياً عالماً قادراً مريداً سميماً بصيراً لان وتوجب كون المحل حياً وكذلك العلم والقدرة والارادة وكل ما يشترط في ثبوته الحيوة وتسمى هذه الاحكام إحوالا وهي صفات زايدة على المعاني التي اوجبتها وعند القاضي رحمه الله كل صفة لموجود ١٠ المتحرك متحركاً والساكن ساكناً والاسود والابيض الى غير ذلك كلها ولما كانت البنية عنده شرطاً في المعاني التي تشترط في ثبوتهـا" • ا لا تتصف بالوجود فعي طل سوا كان المني الموجب مما يشترط في كونه حياً عالماً يعلل بالحيوة والعلم في الشاهد فتقوم ً الحيوة بجسسل الما الدول فكل حكم لعلة قامت بذات ليشترط في ثبوتها الحيوة ،

١١٨ - ١٠ ف ذرات - ٩٠ ب الشي - ٩٠ ف فتسلم - ١٠ ف العل



.. لا يعلم فيه تاليف ولا مماسةً ما لم ينضم اليه جوهر اخر وهذا في • للذوات وتلك الذوات ايضاً علل وهو محال فانه يودي الى التسلسل حيالها ومعلومة على حيالها وقد يعلم الشيء مع غيره ولا يعلم على حياله ١٧٥ الصفأت الي هي ذوات واعراض متصور فكيف في الصفات التي تكون ذاتاً على حيالها فانه يودي الى ان تكون العلة بايجابها موجدة كالتاليف بين الجوهرين والماسة والقرب والبعد فان الجوهم الواحد اخر ورا. ذاتها ويستحيل ان يقال توجب ذاتها فان الشيء الواحد من وجه واحد يستحيل ان يكون موجباً وموجباً لنفسه وان اوجب امرًا اخر فذلك الامر اما ذات على حيالها او صفة لذات ويستحيل ان فيتمين انه صفة لذات وذلك هو إلحال الى اثبتناها فالقسمة العقلية الجائنا الى اثباتها والضرورة حملتنا على ان لا نسميها موجودة على ليست بذوات بل هي احكام الذوات

 ختصة بذوات فالوجوه العقلية لذات واحدة هي بعينها الاحوال فإن م، على تعدد الوجهين والحالين وذلك معلومان محققـــان تعلق بعها علمان تلك الوجوه ليست الفاظأ مجردة قايمة بالمتكلم بل همي حقايق معلومة معقولة لا انها موجودة على حيالها ولا مفلومة بانفرادها بل همي فان المملومين قد تمايزا وان كانت الذات متحدة وتمايز المملومين يدل صفات توصف بها الذوات فما عبرتم عنه بالوجوء عبرنا عنه بالاحوال فنغول هذه الوجوه والاعتبارات ليست مطلقة مرسلة بل هي واما قولكم إنه داجع الى وجوه واعتبادات عقلية

۱۷۰ - ۱) ب زوقرب وبيد ف ولاقرب وبيد - ۳) ف كاير -

وجه ويعلم نظرًا من وجه كمن يعلم كون المتحرك متحركاً ضرورة ثم ١٧٤ يعلم بالنظر بعد ذلك كونه 'متحركاً بمركة'ولوكان المعنيان واحدًا الجوهر متحركاً وكذلك القدرة والعلم وجميع الاعراض والمعاني والعلة توجب المطول لا محالة فلا يخلو أما أن توجب ذاتها وأما شيئاً وتاخر الاخر ومن انكر هذا فقد جحد الضرورة فنفاة الاعراض المكروا إن الحركة عرضاً زايداً على المتحرك وما إنكروا كونه •• متحركاً وانتم مماشر النفاة وافقتمونا على ان الحركة علـة لكون بعلم ذلك ولا يعرف "كونه سوادًا او بياضاً الا ان يعرف والمعلومان اذَا كَايِزًا فِي الشيِّ. الواحد رجع النَّايْزِ إلى الحال وقد يعلم ُ ضرورة من .. لما علم احدهما بالضرورة والثاني بالنظر ولما سبق احدهما الى العقسل جوهم واما عرض وهو ليس احدهما بل هو صفة معقولة لهاً فمان الجوهر قد يعلم بجوهريته ولايط بحيزه وكونه قابلاللموض والعرض لها ليربط شكلًا بشكل ونظيرًا بنظير والذات لا تشتمل على عموم تأبية عندنا ولولا ذلك الاتكلمنا فيها بالنفي والإثبات ولم نقسل على الاطلاق المديمية ثابت على حياله موجود فان الموجود المحدث إما وخصوص البتة بل وجود الثي، واخص وصفه واحد يعلم بعرضيته ولا يخطر بالبال كونه لونا او كوناً ثم يعرف كونه لوا فال المتبور نحن لم نثبت واسطة بين النفي والاثبات فان الحال

وعرماً (وهو صواب) - لما ب زالئي ١٧٤ - ٢٠٠١)بذا حركة - ٣١ ب ف عرف - ٣١ ب فتاخر تأخر النافي ۱۷۳ – ۱) ب بعد ۱۳۰۰ رس ۸ – ۲) حالة – ۲۰ ب ب د ولا بعلم بكونه – ۱۵ ب بيام – ۲۰ ( (ولا) ق الا – ۲۰ احاشية حكونه لوثاً

بل تحدون الجوهر من حيث هو جوهر على الاطلاق فقد اثبتم معنى عاماً يعم الجواهر وهو التحيز مثلا والا أكمان كل جوهر على طالة عاماً يعم الجواهر وهو التحيز مثلا والا أكمان كل جوهر على طالة مناجاعاً ألى حد على حياله ولا يجوز ان بجري حكم جوهر في جوهر و حناجاً الدحيز وقبول الاعراض والقيام بالنفس فاذًا لم نجد بداً من ابراج ويصح قولنا ان الحدود لا تستغني عن عمومات الفاظ تدل على وحيات عوما الدوات وصفات حصوص وتلك احوال لهما ووجوه واعتبادات عقلية او ما شئت فسمها بعد الاتفاق على المعاني الما

أل النافور، غاية تقريركم في اثبات الحال هو التسمك بمومات وخصوصات ووجوه عقلية واعتبارات الحال العموم والحصوص فنتقض عليكم بنفس الحال فان لفظ الحال يشمل جنس الاحوال معياه هي صفة لشيء تخص ذلك الشيء لا عالة قلا يخلو اما ان يمجع وحاله هي صفة لشيء تخص ذلك الشيء لا عالة قلا يخلو اما ان يمجع الحالمة كذلك واما ان ترجع الى معني اخر ورا العبارات فيودي الى اثبات الحال للحال وذلك حال ولا يغني عن همذا الالزام قولكم ۱۹۸ الى اثبات الحال المائية والموادية احوالا للسواد فاذا أثبتم الحوال احوالا للسواد فاذا أثبتم المعفات مغة حيث جماة المعفات صفات فعلا اثبتم الاحوال احوالاواما الوجوه والاعتبارات للصفات مغات فعلا اثبتم الاحوال احوالاواما الوجوه والاعتبارات

متمايزان احدهما ضروري والثاني مكتسب وايس ذاك كالنسب والاضافات فانها ترجع الى الذاظ مجردة ليس فيهـــاً علم محقق متعلق بملوم عمقق

۱۷۱ وفو لرسم الشي. الواحد لا شركة فيه أو المشترك لا وجود له باطل قان الشي. المين من حيث هو معين لا شركة فيه وهمذه والطفات التي اثبتناها ليست معينة خصصة بل هي صفات يقع بها التحصيص والتحيين ويقع فيها الشمول والعموم وهو من القضايا المنوورية كالوجوه عند كم ومن رد التعميم والتخصيص الى مجرد الالفاظ فقد ابطل الوجوه والاعتبارات المقلية اليست العبارات أبته عليها قبل التعبير عنها بلفظ عام وخاص على السوا ومن ردها ألى الاعتبارات أفقد ناقض وردها إلى العبارات قان الاعتبارات لا تتنبل ولا تتنبر بمقل وعقل والعبارات تتبلل بلسان ولسان وزمان وزمان

وقولهم حدالشي. وحقيقته وذاته عبارات عن معبر واحداء، والاشياء انما تتميز بخواص ذواتها ولا شركة في الخواص فلل المبت هب ان الامركذلك لكن خاصية كل شيء معين غير ٧٧١ وخاصية كل فوع محقق غير وانتم لا تحدون جوهرًا بعينه على المحصوص

۳) بنید – عا) ب بطوع – ۱۰۰۰ فان .
 ۱۷۹ – ۱) باقولکم – ۳) باز والئی – ۳) باعن بعد بوجه ۱۹۰۰ س ۱۸ من با نماند – ۱۹۰۰ با اشتیر – ۱۰۰۰ باز وبعده – ۱۰۰۰ با کنتیر ولا تنبدل لمنتال – ۲) با تنتیر – ۱۸ با منتبر – ۱۹ با با عمور

كتبدل الصورة بعضها ببعض في الهيولي عند الفلاسفة من غير تبدل في الهيولي وذلك التعثيل ايضاً غير سديد فان الهيولي عندهم لا تمري عن الصورة الا ان من الصور ما هو لازم للهيولي كالابعاد الثلاثة ومنها ما يتبدل كالاشكال والمقادير المختلفة والاوضاع والكيفيات وبالجملة وجود مجرد مطلق عام غير مختلف كيف يتصور وجوده وما محله فان كان الجوهر مجلا له فقد بطل محومه العرض فان ١٨٠ عنيم العرض فقد بطل عومه المرض فان ١٨٠ الحول المحال

وعي هذه الطالبَّ الحاقَّ بلوم الحي ولا نبوم برلاناً بعد في مدال<sup>م</sup>ج • اقوال الفريقين ُ فيقول النافي كيف يتصور وجود ُ على الحقيقة التي لا تتبدل ولا تتغير وانما تتغير انواعه بعضها الى بعض فيصير الجوهر عرضاً والعرض جوهراً والوجود لا يختلف ُ وذلك تجوير ٌ قاب الاجناس فالاول سريان الوجود الواحد في اجناس وانواع مختلف تُ والثاني اتحاد انواع واجناس مختلفة في وجود واحد

وفال المتبررة الزام الحال علينا تقضاً غير متوجه فان العموم للحلوص في الحال كالجنسية والنوعية في الاجناس والانواع فان الجنسية في الاجناس ليس جنساً حتى يستدعي كل جنس جنساً ويودي الى التسلسل وكذلك النوعية في الانواع ليست نوعاً حتى يستدعي كل نوع نوعاً خكذلك الحالية للاحوال لا تستدعي حالًا فيودي الى

٧) ن ــ - ٨) ب زقط - ٩) ف الهيولي
 ١٨٠ - ١٠ ب لكنا - ٩) فتقول الباقي - ٩) ب ز لا - ٩) ب وفي
 ١٠ ب يجوز - ٢٠٠٠ ف - ١٠ ب ف العمومية والمصومية

فقد تتحقق في الاحوال ايضاً فان الحال العام' غير والحال الحاص غير وهما اعتبادان في الحال وحال يوجب احوالا غير وحال همي موجبة الحلل غير اليس قد اثبت ابو هاشم طالاً للباري سبحانه توجب "كونه جالاً قادراً والعالمية والقادرية حالسان فحال توجب وحال همي غير موجبة ختلفتان في الاعتبار واختلاف الاعتبارين لا يوجب اختلاف الحالين للحال

هذا من الازامات المفعمة ومن جمليها المرى وهي ان الوجود في القلديم والحادث والجوهر والعرض عندهم حال لا يختلف البسة بل وجود الجوهر والموض عندهم حال لا يختلف البسة بل وجود الجوش على السوا، فيلزمهم على ذلك وجود الجوش على السوا، فيلزمهم على ذلك في شي واحد واحد في البين البين ختلفين او شيئان ختلفان .. وجود واحد ومن يتصور في شيئين فإن حال الوجود من حيث هو شيئين معا بل في جميع الموجودات على السوا، وفي ما لم يوجد بعد أكنه سيوجد على السوا، وهو من اعلى المحال واحد لا يكون في أن المناب منابي الوجود ما ألح واحداً واجتمعت فيه أن المناب وانواع واصناف فيلزم ان تتحد المتكثرات المختلفة في ولزم تبدل الابتلال الاجناب من غير تبدل وتغير في الوجود اصلاً وذلك

١٧٨ - ١١٠ - ١٠٠ - ١٩٢٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠

قال الحاكم المثرف على نرباية افدام الغرقيق انتم معاشر النفساة اخطأتم من وجهين من حيث رددتم العموم والخصوص الى الالفاظ المجردة وحكمتم بان الموجودات المختلفة تختلف بذواتها ووجودها ١٨١ التسلسل وليس يلزم على من يقول الوجود عام ان يقول للعام عام وكذلك لو قال العرضية جنس فيلا يلزمه ان يقول للعبس جنس وكذلك لو قال العرضية جنس فيلا يلزمه ان يقول للعبس جنس الثاني باخص وصف لم يلزمه ان يثبت اعتباراً عقلياً في الجنس هو الثاني باخص وصف لم يلزمه ان يثبت اعتباراً عقلياً في الجنس هو المناة لا يحكنكم ان تشكلموا بكلمة واحدة الا علينا بوجه لا من خصو ما وخصوصاً المسم تنفون الحال ولم تعيبوا حالا بعيبها هي صفة خصوصة مشار اليها بل اطلقتم القول وعمتم النفي واقتم الدليل على جنس شمل أنواعاً او على في عمم اشخاصاً حتى استمر دليلكم ومن نفى الحال لا يمكنه اثبات التاثل في المتهائلات واجراء حكم وبطل الاختلاف وذلك خروج عن قضايا العقول وبطل الاختلاف وكلم الوجود لوكان واحداً منشابها في جميم الموجود لوكان واحداً منشابها في جميم الموجودات

. فتول يلزمكم في الاعتبارات والوجوه العقلية ما لزمنا في الوجود والحال فان الوجه كالحال والحال كالوجه ولا يذكر منكر ان الوجود يسم الجوهر والعرض لالفظآ مجردًا بل معنى معقولًا ومن قال كل موجود 'أنما يمايذ' موجودًا اخر بوجوده لم يمكنه ان يجري

۱۸۱ – ،، فرنوالنوع – ،، بشارا – ،، بشال فشیل – ، بغیان منه ۱۸۱ – ۱۰۰۰) ب

 ا ما فیه یشتر کان وما به یتاثلان هو بعینه ما فیه پختلفان ویرتفع التاثل عن الجوهر والعقل أنما يميز بمطلق التحيز فعرف إن الدوات انما تتايم في لم اخص وصف نوع الثيء غير واخص وصف الذات المشار ومن قبل ذلك فقل له ف قبل --- ه ) ف يتايز --- ١٠٠٩ ب ـــ --- ٧ ب تايز معيناً تعييناً شخصياً والجوهر المعين انما يتناز عن جوهر معين بتحيز بوجوده كما مايزه كبحيزه لحكم على العرض بانه متحيزوعلى الجوهر ٢٨١ قام الدليل على حدوث جوهر بمينه كان هو محدثا ويجتاج الى دليل عن خلاف حتى لو حكم على الجوهر بانه قابل للعرض لم يسلب اهذا اوصاف النفوس الانسائية فمن انكرها' خرج عن حدود الانسائية ودخل في حريم البهيمة بل هم اضل سبيلا وذلك من اشنع المقالات فان الشيء اتما يتميز عن غيره باخص وصفه خصوص لا بالتحيز الطلق وقط لا يتـاز جوهر معين عن عرض معين بتحيز مخصوص اذ الجنس لا يميز الوصف عن الموصوف والـمرض بعضها عن بعض تمايزًا جنسياً نوعياً لا باعم صفاتها كالوجود بل باخص اوصافها بشرط ان تكون كلية عامة ولو ان الجوهر مسايز العرض بالنه محتاج الحالتحيزلان الوجود والتحيز واحدفما به يفترقان هو بعينه والاختلاف والتضاد راساً ويلزم ان لا يجري حكم مثل في مثل حتى لو اخر في مثل ذلك الجوهر ويلزم ان لا يسلب حكم ضد عن ضد وخلاف - ٨١ ب ز مجتام ال التحير اليها غير فان الجوهر يتميز عن العرض بالتحيز مطلقاً اطلاقاً نوعياً لا ١٨٨ – ١) ب زعن العرض – ٥٨١ - ١٠) ب ستوله ني زفند - ٩) ب حدم - ٩) ب مدم - ١٠) ب واما افطا الثاني وهو رد التمييز بين الأنواع الى الذوات المينة

فكلامكم هذا ينقض بعضه بعضاً ويدفع الحره اوله وهذا انكاد لاخص اوصاف المقل اليس هذا الدحكماً عاماً على كل عام وخاص لاخص الله داجع الحالفظ المير واليست الالفظ لو دفعت من البين لم توتم القضايا المقلية حق البهايم التي لا نطق لما ولا عقب لم تعلم المداية قانها تعلم بالفطرة ما ينفها من العشب فتاكل مم إذا رأت عيباً والملي في إنه ما كول كلاول فاولا النها تخيلت من الثاني عين حكم الاول وهو كونه ما كول كلاول فاولا الملت وتمو عابية وتمو عين المهيم باب المدوراك والايا الملت وتمو عيب المتحدودات وباب النظر وتضمنه للعام به وترم ضده الادراك وعلى الالسن وانا المولام فان المقل يدرك الانسانية كلية عامة لجميع والانسان ميزة عن المسخم الوابي الملاوسية كيبة عامة الموضية كلية عامة جميزة عن الاعمراض من غير ان يخطر بباله اللونية والدين وهذا المواد بعبنه وهذا مدرك بيض ورة العقل وهو مفهوم العبارة وهذا المواد يفيل المبارة أذ العبارة تدل على معن في الذهن متصور في المقل لانفس العبارة أذ العبارة تدل على معن في الذهن

۲) ف و سفص - م) ب ف نكار - م) ا ف قاض
 ۲۸ - ا) ف البيان - ۳) ف نطلق - ۳) ب زمثل - ۱، ب الاول
 ١٠ ب رابب - ۱، ب متعیزة من - ۲) ب زومن

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam.

١٨٥ محقق هو مدلول العبارة والمعبر عنه لو تبدلت العبارة عربية وعجمية

وهندية ورومية لم يتبدل المني المدلول ثم ما من كلام تام الا ويختص

معنى عامًا فوق الاعيان المشار اليها بهذا وتلك المعاني العامة من اخص

 كاية عامة مطلقة دون ملاحظة جانب الالفاظ ولا ملاحظة جانب ٠٠ فليس على مقتضى مذهبكم شيء ما في الوجود هو ليس بحسال وان • الحال لان ما لا يتصف بالوجود الحقيقي لا يتصف بكونه موجبا يستدعى اولا وجودا محققاً وثبوتاً كاملاحق يشمسل ويعم او يعيز حال عندكم فارونا موجودًا في الشاهسد والغايب هو ليس بحسال لا يوصف بالوجود والمدم فان الوجود الذي هو الاعم الشامس للقديم والحادث عندكم حال والجوهوية والتحيز وقبوله العرض كلها احوال وخصوص والاخص والأعم عندكم عال فاذًا لا شيء الالاشيء ولا ويخص وايضاً فهم اثبتوا العلة والمعلول ثم قالوا العلة توجب المعلول وما والعالمية عندهم ايضا حال فالموجب حال والموجب حال والحال لايوجب اثبتم شيئاً وقاتم هو ليس بجال فذلك الشيء يشتمل على عموم وجود الالا وجود وهذا من امحل ما يتصور الاعيان ويجد من نفسه اعتبارات عقلية لشيء واحد وهي اما ان ترجع الى الالفاظ المحددة وقد ابطلناه واما ان ترجع الى الاعيان ١٨٨ ليس بموجود كيف يصير \* موجباً وموجبا فسالطمية عندهم حال ۱۸۸ المُوجودة المشار اليها وقد زيفناه فلم يبق الآ ان يقال هي معان فالحق في المسلم اذًا إن الانسان عجسه من نفسه تصور اشياء الخطا الئالث انا نقول معاشر المثبتين كمل ما اثبتموه في الوجود هو

 ۸۸۸ – ۱، ب والملة – ۲، ب والملولة حال – ۳، ف قبوله – ۲، ا حاشية والعرضية واللونية والسوادية التي مي اخص وصف هذا السواد ببينه كلها احوال – ۱۰ (اولا) ف لا شي ولا وجود – ۲...۳) ف تصوره ب ضرورة ۱۸۸۰ – ۱) ب مجدف –

الحكم عن المرض اذلا تماثل ولا اختلاف ولا تضاد وارتفع العقل والمعقول وتعدد الحس والمحسوس

واما ومد فطا المثنين للعال فهو أنهم اثبتوا لموجود معين مشار اليه صفات ختصة به وصفات يشاد كه فيها غيره من الموجودات وهو من أعل المحال فان المختص بالشيء الممين والذي يشار كه فيه غيره واحد بالنسبة الى ذلك الممين فوجود عرض ممين وعرضية ولونيته وسواديته عبادات عن ذلك الممين المشار اليه فان الوجود إذا خصص بالعرضية فهو بعينه عرض والدرضية اذا تخصصت باللونية بعينها توجد المي وكذلك المونية بالسوادية والسوادية بهذا السوادية واحد ممين وهي بعينها توجود أخر فتكون صفة معينة في شيئين كسواد واحد في المثناء واحد في أخر فتكانين ثم لا يكون ذلك في الحقيقة عوماً في على على فلا يكون البية عاماً واذا لم يكن عاماً لم يكن عاماً لم يكن غاماً لم يكن غاماً ايناً

والخطا انتاني انهم قابوا الحال لا يوصف بالوجود ولا بالمسلم والوجود عنسلهم حال فكيف يصح ان يقسال الوجود لا يوصف بالوجود وهل هوالا تناقض في اللفظ والمدنى وما لا يوصف بالوجود والمدم كيف بجوز ان يعم اصنافاً واعيساناً لان العموم والشمول

۱) بالشير - سا) بالموجود المين الشار - سا) ب مغة - م) ف المعاورة
 ا) الذي - ۲۰۰۷) ب ف سام م) في العرضية
 ۱۸۸ - ۱) ب سام سام) ب فلا - سام) ب ز المصوص - ۱۸۸

متصورة في الاذهان يعرض لها ان تعم وتشمل فهي باعتبار ذواتها في انفسها حقايق محضة لا عموم فيها ولا خصوص ومن عرف الاعتبارات الثلاث زال اشكاله في مسئلة الحال ويبين له الحق في مسئلة الممدوم هل هوشي. أم لا والله الموفق؟

١٩٠ بعضهم يعبر عنها ّ بالتصور في الاذهان وبعضهم يعبر عنها بالتقدير في في الإعيان يعرض لها ان تتمين وتتخصص وهمي من حيث همي ٣) ب عي في عرض ف عرض - ٣) ب في - ٤) ن طلم ، - ١٠٠٠ ب س -ذات اعتبارات ثلاث اعتبارها في ذواتها وانفسها واعتبارها بالنسبة الى الاعيان واعتبارها بالنسبة الى الاذهان وهي من حيث هي موجودة والالفاظ وبعضهم يعبرعنها بصفات الاجناس والانواع والمعاني إذا لاحت ., للعقول واتضحت فليعبر المعبر عنها بما يتيسر له فالحقايق والمعاني اذًا ولا ممدومة وهذه المعاني مما لا ينكرها عــاقل من نفسه غير ان العقل وبعضهم يعبرعنها بالحقائق والمعاني التي همي مدلولات العبارات يقولوا هي موجودة متصورة في الاذهان′بدل قولهم لا موجودة من حيث قالوا هي معان معقولة ورا. العبارات وكان من حقهم ان ١٠ فنفأة الاحوال اخطؤا من حيث ردها الى العبارات المجردة واسابوا حيث قالوا ما ثبت وجوده معيناً لا عموم فيه ولا اعتبار ومثبتو الاحوال اخطوًا من حيث ردوها الى صفات في الاعيان وإصابواً العبارات او تبدلت لم تبطل المعني المقدر في الذهن المتصور في العقل عليه ويمتبر العقل منها ممني ووجهاً فتصاغ له عبارة " حتى لو طاحت " . يتصور العقل منها ممني كلياً عاماً فتصاغ له عبارة" تطابقه وتنص الاعيان ولا عرض مطلقاً ولا لون مطلقاً بل هي الاعيان بحيث حيث همي كلية عامة لا وجود لها في الاعيان فلا موجود مطلقاً في موجودة محققة في ذهن الانسان والعقل الانساني هو المدرك لها ومن

٣) ب عند عند استنا ب ن

٣٠١) ف سب عيث – ٧) ا تصحيح في الهامش مدومة في الاعيان

قال تقاة النبئة عن العدم قد تقرر في اوايال العقول ان النفي والإثبات يتقابلان والمنفي والمثبت يتقابلان تقابل التاقض حق والإثبات يتقابلان تقابل التاقض حق اذا نفيت شيئاً معينا في حال مخصوصة ومن انكر هذه القضية فقد على تلك الحال وتلك المجة المنصوصة ومن انكر هذه القضية فقد المدوم شيء فقد رفع هذه القضية اصلا وكان كن قبال لا معقول ولا معلوم الا الثبوت فحسب وذلك خروج عن القضايا الاولية وقديد ذلك ان كل معدوم منفي في يش بثابت فكل معدوم ليس بثابت

١٠) ب ف الوجودية - ١١) ف "
 ١٠) ب غرف - ١٠) ب ١٠ - عا ف قطايا

### التاعلا السابعت

## ني المعدوم هل هو ئيء ام لا وني الهيوبي وني المرد على من اثبت الهيوئي بغير صورة الوجود

الما والشيء اعرف من ان يحد بحد او يمسم برسم لائه ما من لفظ مدرجه في تحديد الشيء الا وهو اخفى من الشيء والشيء اظهر منه و كذلك الوجود ولو ادرجت في التحديد ما او الذي أو هو أغلاد منه عبارة عن الوجود والشيئية فتعريفه بشيء اخر محال ولان ألشيء المرف به أخص من الشيئية والوجود وهما اعم من ذلك الشيء فكيف يعرف هيئاً بما هو اخص منه واخفى منه ومن حده الشيء أنه الموجود فقد اخطا أن الوجود والشيئية عيئان في الخفا والجلاء ومن حده أله الموجود ومناه ائه الشيء الذي يعم أفتد اخطا فائه ادرج لفظ ما يمم أن المدود ومناه ائه الشيء الذي يعم فقد عرفه بنفسه لمري قد

| No | - 1) ウ はくキ ー 4···ヤ) ウ \* ー も) ウ e (jimity ー も) ウ e [s] ー ・) ウ \* ー ト) ウ i i i ー ト) ウ i

شي. ثابت والا لما تحقق فيه العموم والمخصوص ولما تحقق التميز بين

قسم وقسم والوم. الثاني انكم اعترفتم بان المنفي والمعدوم معلوم ً وقــــــ اخبرتم عنه وتصرفتم بافكاركم فيه فما متملق ً العلم ومـــا معنى التعلق واذا لم يكن شيئا مابيا اصلا

 أنه منفي ويعبر عنه أنه ليس بشي. في الحال وأن كان شيئًا في مُلْق .. اعني عدم شي. بعينه فاما ان يشار الى موجود محقق فيقال عدم هذا ولا يمم ولا يملم من غير وجود او تقسدير وجود فكان العلم يتملق بالموجود ثم من ضرورته ان يصير عدم ذلك الشيء معلوماً فيخبر عنه والعموم فيه راجع الى اللفظ المجرد والى التقدير في العقسل بل العلم المطلق يعلم ويمقل على تقدير الوجود المطلق في مقابلة المدم المخصوص في المقل ثم تنفي في الحال او تثبت في المال أ فالمسدم اذا لا يخص لا يتملق بالمدوم من حيث هو معدوم الاعلى تقدير الوجود فالمدم الشيء واما ان يقدر في العقل فيقال عدم ذلك المقدر كالقيامة تقدر ١٩٥ الحال على انا نلزمكم الوجود نفسه والصفات التابعة للوجود عندكم مثل النحيز للجوهر وقبوله للمرض وقيامه بالبذات ومثل احتياج العرض الى الجوهر وقيسامه به فيقول الوجود منفي من الجوهر ام ثابت فان كان ثابتاً فهو تصريح بقدم العالم وتقرير ان لا ابداع ولا فات انتاه نحن لا نثبت في العدم خصوصاً وعموماً بل الخصوص

٣) ب ملومان ١٠٠١ ب يتلق ١٠٠١ قال ١١ ١٠ ب بتدير ا تُسجيح في المامش للجدوث - ١ ف نفرض -١٩٥٠ - ١) بعرف - ١٠ ف المال - ١٠ ب تصمي - ١٠ ب - -

اب زۇ النفى فى مندى ئو النفى -- ٢) ف اي -- ٧) فى (اتقابل -- ٨) ف ئو

361 - 1) - - 1 - 1 - 1 - 1

۱۹۳ والاثباث فقد تقرر ايضاً تقابل الوجود والعدم فنحن وفرنا على كل تقسيم عقلي حظه وقلنا ان الوجود والشبوت' لا يترادفان على معنى elat elharen elhia till فمال مه اثبت الهمدوم شبئاً كما تقود في العقل تقسابل النفي

 ١٠٠ متوجهاً من وجهين احدها انكم اثبته في المسدوم خصوصاً وعموماً ..
 ايضاً حتى قلتم منه ما هو واجب كالمستحيس ومنه ما هو جايز كالممكن ومنه ما يستحيل لذاته كالجمع بين التضادين ومنه ما فاخذتم المعدومية عامة وخصصتم بهذه الخصايص فلولا ان المسدوم يستحيل لفيره كخلاف المطوم فهذه التقسيات قد وردت على المعدوم والمسدوم وميزتم بين الخصوص والعموم فيسه عاد الالزام عليكم حالا للمعدوم ُ او وجهاً ثابتاً فيسِّحقق ُ امراً ثابت ويرتفع المقـابل ُ العقلي وان لم يثبتوا فرقاً بين المنفي والمعدوم ثم قالواكل معدوم شيء .. دجوعآ ظاهراً وهو رفع التقابل بين النفي والاثبات ئابت لزمهم ان يقولوا كل منفي شيء ئابت فرجع الالزام عــلـيهم فعلا قلتم في المقابل كذلك وان المنفي اعم ً من المعدوم حتى يكون صفة عمومة حالا او وجها للمنفي ثابتاً كماكن صفة خصوص المعدوم فالشبوت عندكم اعم من الوجود فان الثبوت يشعل الموجود والمعدوم ١٩١١ - ان والسدم - من الاقد - من به - من نه -فَالُ الْتَبْوِرُهُ إذَا حَقَقَتُمُ الْكَلَّامُ فِي النَّفِي وَالْأَرْبِ انَّا خُوالمُوجِودُ فال النقاة الان صرحتم بالحق حيث مسيزتم بين قسم وقسم •

السوا، في تعلق الما بها وان لم تكن معلومة فقد تناهى العلم والمعلومات واما قرفكم أن الموجود منفي ام ثابت فمل اصلنا الوجود ١٩٧٧ منفي ويعدوم عندنا ثابيا في المحالات منفي وييس بجاب وليس كل منفي ومعدوم عندنا ثابيا فإن المحالات ولين وييل المنات الداتية للجواهر والاعراض هي لها لذواتها لا تتعلق بفعل وذاتاً والعرض عرضاً وذاتاً وعيناً ولا يخطر ببالنا أنه امر موجود وذاتاً والعرض عرضاً وذاتاً وعيناً ولا يخطر ببالنا أنه امر موجود عيد إلوجود واذا كان في نفسه ممكن الوجود والعمام واذا ترجح في الوجود فحسب فقلنا ما هو له لذاته قد سبق الوجود وهو جوهريته الموضيته فهو شي، وما هو له بقدرة القادر هو وجوده وحصوله وما هو تابع لوجوده وحصوله وما لا يكن في الموض وهذه قضاياً عقلية ضرورية لا يكل في الموض وهذه قضاياً عقلية ضرورية

 وعلى هذه الفاعدة بخرج الجواب عن اثر الايجاد فان تأثير القسدة في الوجود فقط والقادر لا يعطيه الا الوجود والمسكن في ذاته لا ١٩٠٨ يحتاج الى القادر الا من جهة الوجود السنا نقول ان امكان المسكن من حيث امكانه أبر لذاته وهو من هذا الوجه غير محساج الى الفاعل وليس للفاعل جمله ممكناً لكن من حيث ترجيح احد طرفي

) ق مطم 147 - ا...() ب الجرمر - ٣) ف ش - ٣.٣) ف ـ - ١،٤) ف ـ 147 - ١٠) ب قالنادرية - ٣) ب قالمكن - ٣) ب هو امكان -

اختراع ولا اثر لقادرية الباري سبحانه وتعالى اصلاً وان كان منفياً فكل منفى عندكم ممدوم وكل ممدوم ثابت فعاد الالزام عليكم خاءاً ونفول قد قام الدايل على أن الباري سبحانه أوجد العالم بجواهره وأعراضه فيقال أوجد عينها وذاتها أم غير ذاتها فأن قلام أوجد ذاتها. • هما وعينها فألمين والذات نابتة في العدم عندكم وهما صفتان ذاتيتان لا تتعلق بعما القدرة والقادرية ولا هي من اثارهما وأن قائم أوجد غيرها فالكلام في ذلك الغير كالكلام فياغمن فيه

قال النبور اما قولكم في العم أيسطق بالوجود او بتقدير الوجود فائه ينتقض بملم الباري سبطانه بمدم العالم في الازل فائه لا . وجود للعالم في الازل ولا تقدير الوجود من وجهين احدهما ان تقدير العالم في الازل حال والثاني ان التقدير من الباري سبحانه عمال فانه ترديد الفكر بوجود شي. وعدمه فان قدر في ذاته فهو حال وان فعل فعلا سهاه تقديرا فهو حال في الازل ولا بد للعلم من متعلق وهو معلوم محقق فوجب أن يكون شيئاً ثابياً

وفودلمكم العلم يتعلق بوجود الشيء في وقت وجوده ثم يلزم من ضرورته العلم بمدمه قبل وجوده يلزمكم حصر العلم في معلومات همي موجودات والموجودات متناهية فيجب تناهي المعلومات وانتم لا تقولون به ثم تلك اللوازم ان كانت معلومة فعي كالموجودات على

۳) بالابداع والاختراع – ۸...۸) ف م – ۸) ب جراعا ف جزعا –
 ۱۹۱ – ۱) ف م – ۳) ب ن لا پنطان الا – ۳) ب ف م ا ف م علی کم – ۱۰ ف م ا ب ف م – ۱۲ ب ن ف جود (المدهم – ۱۸) ب ندمن وجود (المدهم – ۱۸) ب زمن وجود (المدهم – ۱۸) ب زمن وجود (المدهم – ۱۸)

٠٠ بانه منفي وليس بثابت ولا شيء نقض صريح لمذهبهم فانكل معلوم .. يُكُونُ عَدَم الالهَية اشياءُ ما والعالم بما فيه من الجواهر والاعراض ، هذه المعلومات اشيا. ثابة حتى يكون عسدم زيد في مكان كذا او شمري اذا' لم يمكن الاخبـــارُ عن الوجود ولم يمكن ً تعلق العلم به فعن ُ اي شيء يخبر وعن اي شيء يعلم وليس ذلك كالمحال الذي تمثلوا امكن الاخبار عنه وتعلق العلم به فهو شيء ثابت عنسدهم ويا ليت وتيه في مفازة الجهل واما الزام الوجود من حيث همو وجود والتحيز يستدعى تعدد علوم ْ بكل خلوق انه ليس بالاه ومن عرف ان زيدًا في الدار عرف انه ليس جوضع اخر سواها ولا يستدعي ذلك ان يتعدد علمه بإنه ليس في دار عمر وبكر وخالد بل بقع ذلك معلوماً لزوماً ضرورة ومثل هذه المعلومات لا تتناهى ويستحيل ان يقسال علم كل جوهو في حيز كذا او علم كل عرض في محل كذا الى ما ٢٠٠٠ لا يتناهي اشيا. ثابتة في العدم فان ذلك خروج عن قضايا العقسل وقبول العرض وجميع الصفات التابعة للحدوث فتوجه والاعتسذار به على ان المحالات مما يعلم ويخبر عنها فهلا كانت اشياء حتى يلزم ان كملامكم في الصفات الذاتية انها لا تحصل بفعل الفاعل وانما الوجود من حيث هو وجود متعلق القسارة فشي، ما سمعوه ولم يفهموه اشيا. ئاينة في الازل وكما لا تتناهى المعلومات لا تتناهى الاشيا. باجناسها وانواعها واصنافها والعياذ بالله من مذهب هذا مآله وام

الامكان كان حتاجاً الى الفاعل فعم يقيئاً ان الامور الباتية لا تنسب الى الفاعل بل ما يعرض لها من الوجود والحصول ينسب الى الفاعل ونقول ان الماعل اذا اراد ايجاد جوهر فحلا بد ان يتميز الجوهر بحقيقته عن العرض حتى يتحقق القصد اليه بالايجاد والاهر فالجوهر والعرض أفي العدم اذا كان لا يتميز احدها عن الثاني بار وألجوهر والعرض أفي العركة دون السكون والبياض دون السواد الى غير ذلك والتخصص حتى لا يقع جوهر بدل عرض المخصص معيناً مميزاً عند المخصص حتى لا يقع جوهر بدل عرض المخصص معيناً مميزاً عند المخصص حتى لا يقع جوهر بدل عرض المجاس والانواع لا تتعلق بفعل الفاعل وانها في ذواتها ان لم تكن الله البياء منفصلة ألم يتصور الايجاد والاختراع ولكان حصول الكاينات على اختلافها اتفاقاً وبخياً

قات الثناة العلم الازلي يتعلق بالمملومات كلها كما همي فيتعلق بوجود العالم حتى يتحقق له الوجود ويتعلق باستحالة وجوده ازلاً .. وجواز وجوده قبل وجوده لكن المتعلق الحقيقي هو الوجود وساير المعلومات من ضرورة ذلك التعلق ولا يستدعي ذلك التعلق في حق المبادي سبحانه تقديراً وهمياً وترديداً خيالياً هذا كن عرف وحدانية البادي سبحانه وتعالى في الالهية عرف انماً سواه ليس بالاه ولا

.. والالهيين" كلامهم في تحقيق الاجناس والانواع والفرق بين • ولا تمم بالاعم وذلك انهم سمعوا كلاماً من الفلاسفة وقرواشيناً من كتبهم وقبل الوصول الى كنه حقيقته فمزجوه بعلم الكلام غير المتزلة في هاتين المسئلتين على طرفي نقيض فتارة يعبرون عن ثابتة للموجودات لا توصف بالوجود ولا بالعدم وتارة يعبرون عنها بالاشياء وهي اسها. واحوالٌ ثابتة للمعدومات لا تحص بالاخص نضيح وذلك انهم اخذوا من اصعاب الهيولي منهبهم فيها فكسوه مجرد عن الصورة كما سنرد عليهم واخذوا من اصحـاب المنطق الحقايق الذاتية في الإجناس والانواع بالاحوال وهمي صفات واسماء المتصورات في الاذهان والموجودات في الاعيان وهم على صواب ٢٠٢ الجوهر قبل وجوده شيئًا ثابتًا جوهرًا جسميًا من حيث هو هذا أم مسئلة المدوم" واصحاب الهيولي هم على خطا بين من اثبات الهيولي ظاهر دون المخناق من المعتزلة لا دجال ولا نسا لانهم اثبتوا احواكم لاموجودة ولا معدومة والصورة كالمتصور وينهدم بنيانهم باوهي نفخة كا يتضع الحق لاوليائه أبادن لمحة كمان جوهرا مطلقا شيئا عاماً غير متخصص بهذا فنغول اذا اشار مشير الى جوهر بعينه فنسآلكم هل كان همذا فاد فنم كان بعينه جوهراً فيجب أن تحقق الاشارة اليه بهذا

ه...ها) ف سـ – • ) ب يبر – لا ب الاحوال – ۲۰۰۷ ب سـ – ۱۸ ف لانسم – ها) ف وحقية – • ( ب زخاية – ١١ وكتبوما – ١١) ب ف زغيا – ١١ ب الالهيون ۴۰۰ – ۱ ف سـ – ۱ ب يادف – ۴ ب بـ فلادليائيم – ١٤ ف ب

١٠٢ وما احسنوا ايراده لانهم لم يتحققوا اصداره

والجاب الناة أبان قالوا وجود الشي، وعينه وذاته وجوهريت وعرضيته عندنا عبارات عن معبر واحد وما اوجده الموجد فهو ذات الشيء والقدرة تعلقت بذاته كما تعلقت وجوده واثرت في جوهريته كما اثرت في حصوله وحدوثه والتميز مين الوجود وبين الميشية مما لا يونا ألى معني ومعني بل الى لفظ ولفظ وهم على الالفاظ المجردة او الوجوه العقلية والتقديرات الوهمية والزموا العرض ويها راجع الى المرض بالحدل البابية للعسد من اثار القدرة ثم لم يثبتوها قبل المدوث عليهم المرف بالمدانية كلها تتبع الحلوث ايضاً وربما عكسوا المرض الامرفي التسابع والمتبوع والزموهم القول بان التحيز يقع عليهم الامرفي التبابع والمتبوع والزموهم القول بان التحيز يقع بالقدرة والوجود يتبعه

رابهابوا عن سؤال انظميص والتعميز بالممارضة وهو ان الجواهر ٣٠٧ والاعراض لو ثبتت في الممدم' بغيراً نهاية لما تحقق القصداً الى بعضها .. بالتخصيص وليس يندفع الاشكال بهذا الجواب بل يزيده قوة ولزوماً

والحق الدهذه المئلة مبنيةً على مسئلة إلحال وقد دادت دؤوس

۱۰۰٧ - ۱۱ امانا - ۱۰ ب ف ز منه - ۱۰ ۱۰۰۳ ب ـ ۱۰۰۰۹ ف سـ۱۰ ب ف ۱۰ - ۱۱ ب پرجم الى معنى ف الى معنى و معنى - ۲۰ ف ما - ۱۸ ف سب ز الجوهر وقبوله - ۱۹ ب ب و (اتبام ـ (اسرض ٢٠٠٢ - ۱۰ ) ب عرف (الدمام - ۲۰۰۳ ) ب بذبير تمنين نماية القصد - ۲۰۰۳ - ۱۰ ب عرف (ادسلم - ۲۰۰۳ ) ب بذبير تمنين نماية القصد - ۲۰۰۳ - ۱۰ ب

 وبقا الوجود وعند القوم ان المدوم عادم لوجوده كها ان الموجود . افقط لكان يكون موجودًا لا بياحناً بل لو عكس الامر وقلب الحال • والمراد يتخصص وجودًا هو بعينه جوهر الا انه في ذات ه يكون ٢٠٠ ممكن هو بصفة كذا او كذا ويتحقق لـ موجود فيثبت ان المعين ويريده الموجدا وليس يريده الموجد الاويعلمه قبل انجاده فيتخصص شيئًا فيخصصه الوجود بعساد الشيء حتى تتخصص الشيئية الخارجة وجوده ُ وجودًا عرضا جوهرًا في علم الموجد فالملوم يتخصص مرادًا ولكن من ضرورة وجود الاخص وجود الاعم كان امثل من حيث المشار اليه هو المفتقر الى الموجد "كن" لا يتحقق لـ ه وجود الا جوهرًا وتتخصص الجوهرية العامة الخارجة بهذا الجوهر وايضًا فان الاخص فلو كان البياض مثلا منتسباً الى الموجد من حيث وجوده العقل ولذلك نقول ان البياض يضاد السواد ببياضيته فساذا انتفى واجد لوجوده فيلزم على ذلك ان لا يوجد بياض ولا يعدم سواد ولا الوجوداعم صفات الموجودات وايجياد الاعم لا يوجب وجود فقيل اوجده سوادا او بياضاً وانتسبت البياضية الى الموجد فقط السوادية ائتفى الوجود اذليس من قضية العقسل انتفأ السواديسة

والعبمب كل العجب من مشبتي الاحوال انهم جعلوا الانواع مشسل ٢٠٠

- 4) - - •...(6) - (\sqrt{2} - 1...(7) - - 4) - - 4) - - 4)

يتحقق جوهر ولا يتخصص عرض

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 11

- ۱۲۰۰ 
ویکمون ذلك المشار المیه هو هذا لان هذا لا پشار که فیه غیر هذا
وان كان قبل وجوده جوهرًا مطلقاً لا هذا فلم یکن ً ذلك هذا فلم
یکن هذا شیئاً والمطلق من حیث هو مطلق ًلا هذا ولم یکن هذا فادا ولا ذاك هذا فا عمو آبت فی المدم لم يتحقق له وجود وما تحقق

له وجود لم يكن ثابتا .

رما ذكروه ان الصفات الذاتية لا تنسب الى الفاعل ' بل الذي ينسب الى الفاعل هو الوجود قيل ما ثبت للشي " النير المين من الصفات التي هو بها قند تعين غير وما ثبت للشي " المين من الصفات به التي هو بها وقد تفنن " وتنوع غير والاول لا يسمى صفات ذاتية الا يعنى انها عبادات عن معبر واحد وكما يجتاج في وجوده هو بعينه جواذ وذاته عبادات عن معبر واحد وكما يجتاج في وجوده هو بعينه جواذ يحتاج في ذاته وعينه في ان يكون عينا ويجوهريت في ان يكون الموجد من جميع وجوهها وصفاتها الا الوجود فعرسي على انه مال لاه يوصف بالوجود وايضاً قان الوجود أيس يفتقر الى الموجد والا فيلام بوجود القديم بل وجود خصص هو عام لا يتحقق له وجود بل وجود ثم المرجد والمولا فيلام ينهم بصفة الامكان يفتقر الى الموجد في المرجد المدين من حيث هو عام لا يتحقق له وجود بل وجود

واما اسعاب ارسوني فافترقت فيها على طريقين فرقتين احدهما الباري المعالم الرسوني فافترقت فيها على طريقين فرقتين احدهما البات هيوني المعالم عبردة عن الصور وعدوها من المبادي الاول وهي عبردة عن العالم عبردة عن العالم عبردة المبادي هيو المبادي هيو المبادي معيوليا وقالوا ۱۰۰ عبردة عن الصور كلها فعدث الصورة الاولى وهي الابماد التلائة موجودة وهي الهيولي القبول فاذا حدث الصورة صارت بالفعل موجودة وهي الهيولي الثانية ثم إذا لحقها الكيفيات الاربعة التهالي المربع ألي المياد والماد والماد والماد والماد والماد والماد والارض وهي الهيولي الثالثة التي تلحقها الكيفيات الادبمة التياقية تم تتكون منها المركبات التي تلحقها الاعراض وهي الصورة قالوا والفساد ويكون بعضها هيوني بعض

) ب م -- ۲) ب م -- ۲۰۰۰ ا حاشیة ب م -- ۸) ا م -- ۲۰۰۹ (ئیکلسون) الاصل أشاه سيما قاماحة.

۸۰۴ – ۱، ب المجرد لفيول – ۳، ب الاربع – ۳.۰۰۳ ب وهي –

٧٠٧ ثابتة خارجة عن الحواس وما لها مجسب ' ذواتها من كونها اعياناً الاشياء باعيانها" واعلامها تستدعى كونها" موجودة محققة واشياء واعلاماً في الحس ً من المخصصات العرضية التي تحقق ذواتها .. الجوهرية والجسمية والعرضية واللوزية اعياء نابتة في العدم لان العا قد تعلق بها والمعلوم يجب٬ ان يـكون شياء حتى يتوكما عليــــه العلم الملموا ان تصورات العقول ماهيات الاشياء بإجناسها وانواعها لا تستدعى كونها موجودة محققة اوكونها اشياء ثابتة خارجة عن غير واسبساب الماهيسة غير ولعلموا ان ادرا كات' الحواس ذوات هي عرية عن تلك المخصصات فان اسباب على الماهية غير واسباب الوجود غير ولما سمعت المعتزلة من الفلاسفة فرقاً بين القسمين ظنوا العقول او' ما لها بحسب ذواتها واجناسها′ وانواعها في الـذهن من المينة بها هي ُ التي تُدُوقِف على فعل الفاعل حتى لا يمكن ان توجد حي باعيائها اعنى الجوهرية والعرضية واللونية والسوادية احوال في معلوم في العلم يتوكا عليسه "العلم وغير معلوم" في الوجود ولو انهم اهتدوا الى مناهج المقول في تصورها الاشياء بإجناسها وانواعها حتى يمكن ان تعرف هي والوجود ً لا يخطر بالبال فان اسباب الوجود الوجو د ليست معلومة على حيالها ولا موجودة بإنفرادهاً فيا له من المقومات الذاتية التي تشحقق ذواتها بها لا تشوقف على فعل الفاعسل . ,

قال امعاب المهرف مع العورة اما اثبات الهيوني جوهراً معقولاً فسل المقل واما جواز تمريعاً عن الصور او وجوب ذلك فهو المختلف أميه وما اوردةوه من المقدمات تحكات فلم قاتم انه اذا المختلف أميه وما اوردةوه من المقدمات تحكات فلم قاتم انه اذا من المن تعريها عن اتصال وانفصال معين امكن تعريها عن كل اتصال وانفصال "لان المكم والاتصال الذي هو الابماد الثلاثة جوهر هو صورة وليس العرض من قبيل الجوهر حق تحكم عليه يحكم الثاني وكذلك كون الجسم في حيز تحصوص من قبيل الاعراض من باب الان وكونه متعيزا صورة جسمية هو من قبيل الجواهر فلم يجز ان يقال اذا جاز عليه تبدل المكان المخصوص جاز عليه ان لا يكون له حيز وكان هذا م جواب المكان المحكم من عليه المكون له حيز المكان ألمحكم ألمان المكون له حيز المكان ألمحكم ألمان المكون له عليه ألمان ألم أكون له حيز المكان ألمحكم ألمان ألم أكون له حيز المكان ألم ألمان ألمان ألم أكون له حيز المكان ألمان ألمان ألمان المحكم ألمان ألم

اما مواب المشكلة فيول ألم إذا جاز خلوا الجوهوعن عوض جاذ ٢١١ خلوه عن كل عوض قال لان الجوهو هو القايم بذاته المستغنى عن المحسل فلو لم يجز خلوه عن الاعراض لبطل قيامه بذاته ولكان في وجوده محتاجاً الى

قال لان الجوهر هو القايم بذاته المستفنى عن المصل فلو لم مجز خلوه عن الاعراض لبطل قيامه بذاته ولكان في وجوده محتاجاً الى العرض كما كان العرض في وجوده محتاجاً الى الجوهر وحينئذ يلتبس حد الجوهر بحد العرض ويختلط احدهما بالاتحر وذلك خروج عن المعقول

۳) ب ختان – ۳) بولاما – ۱۵ باردقوه – ۱۰) ب به در ۱۲ ب به بیدل و پنیو – ۷) ب مکان – ۸۰۰۸ ب جواز المکم ۱۳۰۰ – ۲) ب مکان – ۲۰۰۸ ب جواز المکم

وهذا الترتيب الـذي ذكرناه مقدر في الدقل والوهم خاصـة دون الوجود وليس في الوجود جوهر ْمطلق قابل للابعاد ْثم يليحقه الابعاد ولا جسم عادٍ عن الكيفيات ثم عرضت له الكيفيات وانمــا هو ٩٠٧ عندما نظرنا في ما هو اقدم بالطبع وابسطرُ في الوهم والمقل

قال امعاب الرسو في المجردة اما اثبات الهيوني لكل جسم في ار والتصور والتشكل بالصورة والاشكال ومعلوم أن قابل الاتصال والانفصال والانفصال الويشكال ومعلوم أن قابل الاتصال والانفصال الانفصال الروراء الإتصال والانفصال والانفصال الريمي بعد طريان الانفصال وبالدكس فظاهر الاتصال لا بيقى بعد طريان الانفصال وبالدكس فظاهر مما ثم قالوا ما من انفصال واتصال معين الاويكن ذواله وما من ان يتمرى عن كل صورة بال يمرى ان يتمرى عن كل صورة بالديمي أن يتمرى بالمائية قدر كب فان كل من الغزل والمذهبا المركبة جوهر غير مركب القطن والغطن من الاركان والاركان من المدال والديمان من المدال والمدركان من القطن والقطن من الاركان والاركان من الاركان والاركان من كل صورة أنال كيات فعي المياية أكل صورة عن كل صورة ألمياية أكل صورة ألمياية ألمياية ألميان أل

وهذا دبي افعوطن اندهمي في مدوث العالع بصورند وهيولاه •، قال وكما تصور وجود موجودات كلية 'في العقبل' تصور وجود موجودات كلية في الخارج عن العقبل وهي حقايق مختلف تختلف بالمخواص كالمقول السهاوية

وفال امعاب العور هذا البرهان صحيح في الموجودات الزمانية ١٧٤

ب وذلك الثي - ما ب زواما أن يكون - ما ب الامكان - من ب موجؤد
 ١٠٠ - ١٠ ب ١٠٠ - ١٠ ب بلا - ١٠٠ ب الاول حوف و - ١٠٠ ب

فيول المشكلم الجوهر في قيامه بذاته يستغنى عن عل يجل فيه يحيث يوصف المحل به والعرض في احتياجه من حيث ذاته يحتاج الى عل يحل فيه بحيث يوصف المحل به لكن لا يجوز ان يخيلو الجوهر عن كل الاعراض لا لائه يحتاج اليها في قيامه بذات جوهراً لكن خصوص • في وجوده لا يتصور ان يكون خالياً عن كون في مكان خصوص • الصور كلها حي لا يكون له وضع وحير وبعد واتصال ومقدار المقدار دفعة او على تدريج فان صادفه دفعة حيد عجر فاما ان يصادف ميرية وان صادفه عيل تدريج او انبساط فكل ما من شأنه ان ينبسط فيه جهات وكل ما له جهة فهو ذو وضع وعلى الوجهين جيماً لا يصادفه فله جهات وكل ما له جهة فهو ذو وضع وعلى الوجهين جيماً لا يصادفه الاتصال والمقدار الا ان يكون له حيث وحير ووضع وقد فرض غير متحير وذا وضع فهو خلف

قال اسعاب الرهبولوكم حادث في زمان فيجب ان يسبقه امكان الوجود وذلك الامكان اما ان يكون في نفس المقدر واما ان يكون في شي. وبطل ان يكون في نفس المقدر فان المقدر لو قدر عدمه لم ينعدم الامكان فيتمين انه في شي. ما خارج عن الذهن

ع) ب ز جیما ا بالاتحاد وحصل - ه) ا فاسدین
 ۱۳ - ۱۰ ب اعلم

١٢٠ الواحد في نفسه من غير انضهام من خارج كان حين كان واحدًا لم واحد منعا موجود او احدمها موجود والاخر معدوم او كلامها قدر الأول فعها جوهران انضم احدهما الى الشــاني ويـكون الهـيولي ٠٠ اثنين وما تحقق فيه الاثنينية قبل القسمة اما بالانفصال اذا كانا يقبل القسمة ثم صار قابلًا للقسمة فتكون له صورة الوحدة تارة وصورة التكثر' تارة فيكون ذا صورتين ويلزم ً ان يكون بين •١ الحالتين مادة مشتركة بهايقبل الوحدة تارة والكثرة اخرى فيكون للمادة مادة ويتسلسل وكذلك لو فرضنا اثنين جوهرين ثم خلعن صورة الاثنينية فصارا شيئاً واحدًا ف لا يخلو امما ان يتحداً وكل معدومان وحصل ثالث بالايجاد فان كان فعها ادًا اثنان لا واحد وان ١٠٠ بواهب الصورة وليس تنفك احداهما عن الثانية بجال اصلا واحدة اوكثيرة فانكانت واحدة ثم صارت اثنين افبانضهام كخر اليه ام بتكثير أذلك الواحد في نفسه من غير انضهام من خارج فان لكن كا لا يتحقق امكان الافي مادة لا تتصور مادة الا متصورة متصلين واما بالعدد اذا كانا مقدارين وكل ذلك صورة وان تكثر قصد الفاعل حتي يفيض عليها الصور اذلا حيث لهسا ولاوضع ولا اين وكما أن الأمكان ليس شيئاً متقوماً الا بالهيولي والهيولي ليس شيئاً متقوماً الا بالصورة فيقوم الهزولي بالصورة وتقوم الصورة • بصورة فانها ان كانت عرية عن الصور كلها كان لا يتعقق نحوهما コノーン・はれーかられーからないーから 017 - リナリング・ー カン・シー・リー・エー・カー・ برهاد أمر لو قدرنا الهيولي موجودة متقومة فامسا أن يقال هي

فا نجد مفة الا القدرة او كونه قادرًا فكان الذي صحح الفعل من الحي كونه قادرًا هو علة لصحة الفعل والعلة لا تختلف حكمها شاهدًا وغايباً و كذلك صادفنا الحكاماً واتقاناً في الافعال وسبرنا ما لاجله يصح الاحكام والاتقان من الفاعل فلم نجد الاكونه عالاً وكذلك وبيرنا الاختصاص ببعض الجايزات دون البعض مع تساوي الكل في الجواز وسبرنا ما لاجله يصح الاختصاض فلم نجد الاكونه مريدًا ثم ٢٨٨ لي يتصور ' وجود هذه الصفات الاوان يكون الموصوف بها حياً لا يالجاد لا يتصور منه ان يكون قادرًا او عالاً فقلنا القادر حي لان الجاد لا يتصور منه بنده الصفات لزمنا وصفه بإضدادها من العجز وايضاً فانا لو لم نصفه بهذه الصفات لزمنا وصعة الفعل المحكم ويتعالى . والجهل والموت وتلك نقايص مانعة من صحة الفعل المحكم ويتعالى .

الصانع عن كل نقص وفحصومهم من المعلاءعلى هذه اطرية اسودة منهاً مسا هو ً عل الاشعرية سؤالان ومنها على المعتزلة اخران ومنهسا سؤال على جميع اما اسر ال الدول فقالوا انتم اذا نفيتم الحال وقاتم الاشياء في حقايقها تتايز بنواتها ووجودها فكيف يستمر لكم الجمع بين الشاهد والنايب الثاني انكم ما اثبتم في الشاهد فاعلا موجداً على الحقيقة وإن اثبتم فاعلاً مكتسباً فكيف يستمر لكم الجمع بين ما لم يتصور منه الايجاد وبين ما لم يتصور منه الاكتساب

#### القاعلا الثامنت

# في اثبات العلم باملام الصفات العلى

قد شرع المسكلمون في اثبات العلم باحكام الصفات قبل الشروع في اثبات العلم بالصفات لان الاحكام الى الاذهمان اسبق والمخالفون من المعتزلة في اثبات الصفات يوافقون في احكام الصفات والمخالفون فريكونه فرمين احدهما النظر والاستدلال والشاني الضرورة والبديمة همنهم من يرى الابتدا باثبات كونه قادرًا اولى ومنهم من يبتدي يؤدان تم مؤيمة من بيتدي الإدارة هم يثبت كونه قادرًا مريدًا ومنهم من يبتدي

فال اسعاب انظر في اثبات كونه قادرًا اوكلا ان الدليل قد قسام « على ان الصنح الجايز ثبوته والجايز عدمه أذا وجد احتاج الى صانع يرجح جانب الوجود فيجب ان يكون الصانع قادرًا كلن من الاحيا من يتعذر عليه الفعل ومنهم من يتيسر فسبرناً جملة صفات الحي روماً للمثور على المعنى الذي لاجله ارتفع التعذر وتحقق التأتى والتيسر

ە) ب الاعلى → مە) ب . - ۱۲۷ → (... ۱) ب . → ما) ب فسيرنا → 'ما) ب ان مقع → القدرة في الشاهد حتى لم مجمع بين محدث ومحدث في الشاهد فكيف يصح الجمع بين محدث في الشاهد وحدث في النايب

الضرورة فا بالكم شرعتم في الدليل قال الفاخي ابو بكر "رحمه الله" اذا<sup>ا</sup> كنا نعود في اخر الاستدلال بعد السبر والتقسيم والترديد" والتحويم الى دعوى الضرورة فما بالنا لم ندع البديهة" والضرورة في الابتدا

١٠٩ لمين مشار اليها لم ننف الوجوه والاعتبارات العقلية جماً بين
 الشاهد والنايب بالعلة والمعلول والمدليل والمدلول وغير ذلك فان العقل اذا وقف على المعنى الذي لاجله صح الفعل من الفاعل في الشاهمد حكم على كل فاعل كذلك

واما النافي فانا وان لم نثبت ايجادًا وابداعاً في الشاهد الا انا . نحس في انفسنا تيسرًا وتأتياً وتمكنا من الفعل وبذلك الوجه امتازت حركة المرتش عن حركة المختار وهذا امر ضروري ثم وجسه تأثير القدرة في المقدور اهو ايجاد ام اكتساب نظر ئان ونحن بهذا الوجسه

جمنا لا بذلك الوجه الذي فرقتم الما المؤال على المعتردة قالوا من اثبت الحال منكم لم يثبت للفعل والما المؤال على المعتردة قالوا من اثبت الحال منكم لم يثبت للفعل والتامن الفاعل الا حالاً لا قصف بالوجود والعدم والقادرية ايضاً عند كم عال فكيف اوجدت حالة حالة والمصحح للايجاد وما اثبتم والمتادرة في النايب ألا حالاً فا انكرتم ان المصحح للايجاد هو كونه قدرة لا كونه قادرًا فما حصل في الشاهد لم يوجد في الغايب وما ثبت والالوان والاجسام فان جمع بين الشاهد والعابب بجود الحدوث فقولوا ان القدرة الحادثة تصلح لايجاد كل موجود وان تقاصرت

· ルー いいう ー とうら ー ようは ー

. ، قبل الايجاد في الموجب لتخصيص حال الوجود بالايقاع ونسبة • اكونه مريدًا او فاعلًا على مقتضي العلم ورد الكمي كونه مريدًا الى • حيًّا وقد نازعوه في تماثل الاشكال وتشابه الامثال وذلك عنماد وهذه الصفات تستدعي في ثبوتها الحيوة فوجب ان يكون الصانع وجدال لكن الحصم يقول نسبة الصنع عندنا الى الذات كنسبته الى صالحة يتأتى بها التخصيص مطلقاً ونسبتها الى هذا المثل كنسبتها عالاً والإرادة ايضاً لا تتعلق بشيء الا بعسد ان يكون المريد عما الا الارادة والقدرة عندكم فان الارادة عندكم واحدة وهي في ذاتها صفة عن تعلق الصفات بالتعلقات ايجادًا هو جوابنًا عن نسبة الذات الى قادرًا عالا على رأي والى كونه قادرًا على رأي والى كونه عالاً على زأي فنحن رددنا جملة الصفيات الى كونه ذاناً واجبة الوجود على الى مثل آخر وكذلك القدرة ولانعمالا يتعلقان بالمرادات والقدورات الارادة والقدرة الى هذه أالحال كنسبتها الى حال اخرى فجوابكم الموجبات الجاباً والسؤال مشكل وقد اشرئا الى حسل الاشكال في حدث العالم وربما يقول المخصم الستم وددتم معنى كونه حكيماً الى 344 جلال وكال تصدر منه الموجودات على احسن نظام واتقن احكام ثم يشتق له اسم عن نحو اثاره لذات أو اسم لذاته أو اسم من حيث كونه قادرًا عالماً ورد ابو الحسين البصري جملة الصفسات الى كونه

344 - 1) - | Kml - 4 - 14) - - -

٢٢٣ الصائع عالم حكميم قادر مريد ومن استراب عن ٰ ذلك كان عن العقل " خارجاً وفي تبه الجمل والجاً ولسنا نحتاج في ذلك الى اثبات فعل في وتسديد وحصول الكاينات بين المتحركات والساكنات فمن جماد سير المنحركات على نظام وترتيب وثبات الساكنات على قوام ونبات ومن حيوان ومن انسان وكل بأحكام وانقان عرف يقيناً ان الشاهد ثم طرد ذلك في الغايب بل الغايب شاهد والعقل رايد والبصر ناقد ومن حاول الاستدلال في مناهج الضروريات عمي من فنول اذا احاط المر، علماً ببدايع الصنع وعجايب الخلق من

٣٢٣ والشرع بتسمية تلك الصفة التي يتأتي بها التخصيص ارادة ثم الادادة ميه يبصر وجهل من حيث يستبصر الحال في الشاهد ولا نحكم على النايب بحكم الشاهد لكنا نقول قام ان يكون بصفة ورا. الذات او بذات على صفة وقد ورد التنزيل الدايل على حدوث العالم واحتياجه من حيث امكانه الى مرجح لاحد طرفي الامكان والمرجح اما ان يرجح بذاته ولذاته او بذاته على صفة او بصفة ورا، الذات واستحال الترجيح والتخصيص بالوجود بالذات من حيث هو ذات لان الموجب بالذات لا يخصص مثلًا عن مثل فان نسبة الذات الى هذا المثل كنسبته الى المثل الناني فيجب والجاب الحالم الحرميق عن سؤال الاستقوا بأن قال نحن لم نستقر ١٠

• • من حيث يلزم وجوده شيء ويخالف ما خن فيه حال القرب والبعد و بالقرب والبعد لا يغني عن همذا الالزام فانا نلزمكم تمايد الوجوه • عليه الثاني فن ابن يصح لكم رد المعاني الى امر واحدٍ وهو النات ٢٧٣ ولا يلزم وجوده ٰ شيء ٌ منحيث يسلب عنه شيء ولا يسلب عنه شي والسلوب والإضافات لاتقتضي كثرة في صفات الذات واستشهادكم والاعتبارات بين الاضافي والسلبي اذمن المعلوم كونه علة ومبسدا من باب الاضافة وقد يكون من باب الوضع وقسد يكون من باب وقايز الصفات عند ابي الحسن على وتيرة واحدة وكلكم يشير الى للمعلول الاول امر او حال سلبي وليس يوجب المعلول من حيث ائسه الاين لكن لفظ القرب والبعد يطاق على كل جوهرين تقاربا او فتالز الفهرمات والاعتبارات عندكم وتايز الاحوال عندابي هماشم انتفاعنه الكثرة وليس كونه مسلوب الكثرة عنه موجبأ للمعلول بالاضافة الى شي. دون شي. فان قرب الجوهر من جوهر قد يكون ۲۲۷ فيطل اطلاق لفظ العلة والمبدا عليه بذاته فان مفهوم انه علة امراضافي ومفهوم انه واجب بذاته امر سلي مدلولات مختلفة الخواص والحقايق واعتذاركم أن كثرة البلوازم وقد تمايز الامران والمفهومان ويبدل كل واحـــد منعها على غير ما دل وتقول ايضاً كونه مبدا وعلة لم يدخل في مفهوم كونه واجباً

- 4) .. واعتنادكم - 0) .. الوحود - 1) ا وجود - 7) ب ١٣٣ - ١) ب زالجياي - ٩) ب المسين - ١٩ ب معرف يشدون ٤

والصانع ويسمى الثانيء اسماء سلبية كالواحد والعقسل والعاقسر تقدسه عن سمات عنلوقاته ويسمى الاول اسماء اضافية كالعلة والمبدا والواجب واشتهي ان تجري في همذه الاسامي مباحثة عقلية

و٢٢ العقل الأول اهو علة له فالذات ام بالمرض أفان كان علة له بالذات واجب الوجود غذيًا مطلقاً بل فقيرًا محتاجاً الى كسب ولم يكن كاملًا سبيل الاستغنا المطلق عن الكل ووجوه أساير الموجودات اليه على • ، للشي وبالذات وقد يكون بالمرض وقد تكون علة قريبة وقد تكون علة بعيدة وواجب الوجود لذاته تام الوجودني ذاته وحصل منسه لا بالمرض فهو أ مبدأ له بالقصد الاول لا بالقصد الشاني ولم يكن ١٠ مطلقاً بذاته لولا معلومه له بل كاملا بغيره ناقصاً باعتبار ذاته كيف وهم يأبون ان يكون المعلول الاول وساير الموجودات الامن لوازم تعقله بذاته فلا يكون توجيه ً واجب الوجود الازلي الا الى ذاته على ذاته ثم حصل منه وجود شي؛ آخر ويقوم به وقد يكون الشيء علة سبيل احتياج الكل اليه وان قالوا هو علة بالعرض لا بالذات مبدأ لا تكون علة لشي. آخر بالدرض ومما لم يكن مبدا الشيء بالقصد الاول لا يكون مبدأ الشيء بالقصد الشاني فيلزم مسالزم في الاول بالقصد الثاني لا بالقصد الأول "قانا فما لم تكن العلة علة لشيء بالذات فافول العلة والمبدا عند كم يقال على كل ما استمرا له وجود في .

۳) ب ...ان - ع) ب س - ه) ب بالانصاف - چ) ب استر のみー リテトー かいり ナニー か) ナモディー か) ナモをなら

• ومبدعه واله كل موجود وفاطره جل جلاله وتقدست اساؤه السَّمَوَاتِ وَأَلاَّ رْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عبدًا وهو رب كل شيء ولا اله غيره وَ تَغِرُ ٱلْعِبَالُ هَدًا أَنْ دَعَوُ الِلْأَحْمَنِ وَلَدًا وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَتَخَذُ وَ لَذَا ' فهو تعالى لم يوجب ولم يوجب وَلم يَلِدُ وَلَمْ ' وَلَهْ ' وَامًا نسبة الكل اليه نسبة العبودية الى الربوبيــة إن كُلُّ مَنْ في

والوضع والإضافة فهي امور زايدة على ذاتي ُ الجوهرين فعرف ان • تباعدا بقدار ما والقادير بينها لا تنحصر في حدّ فقيل فعند ذلك تختلف بالنسب والاضافات وهي لا تنحصر فلوأ قلنسا انهما امران زايــــدان على وجودهما ادى ذلك الى اثبـــات اعراض لا تتناهى لجوهرين متناهيين لكن ما فيه القرب والبعد متناهيين اعني الاين المثال الذي تحلوا به لازم عليم

وليس له وجود غيره مثل الابوة بالقياس الى البنوة لاكالاب، فان له وجودا كالانسانية وكونه مصدرًا ومبدا هو المني المعنى' بعينــــه ثم حكمتم بان الابوة معنى هو عرض زايد' فهـــلا حكمتم بان العلية معني هو عرض زايدا حتى يلزم ان يكون الايجاب • ا المملول فان الإضافة هو المدى الذي وجوده بالقيساس الى شيء آخر فافيدونا فرقاً معقوكًا بين اضافة الاب الى الابن وبين اضافة العلة الى على انا تقول الستم اثبتم الإضافة معني وعرضاً زايداً على الجوهو

٣) ب هي السام) ب زعاة و ٣) ب. - ٣) بقان - ١٠) بذان - ٥) ب شوا - ١١) بعليه AYY - 1...() ... - Y) ... - T) .. ( all, - 1) .. (... وكثيرًا ما دار في خالي وخاطربي أن الذي اعتقدوه النصسارى من

المن ولدًا - ١٧ مر ١١١ - ٨ ١١ ريه - ١٩ بولة اعلم

قادر بقدرة حي بحيوة صميع يسمع بصير ببصر مريد بإرادة مشكلم كلام باق ربيقاء وهذه الصفات زايدة على ذاته سبحانه وهمي صفات وقات الصنائد من الاشريه والسلف ان البادي تعسائى عالم بعلم

وهنمة الالهب هي ان تكون ذات ازلية موصوفة بتلك ١٣٠٠ ان عدُّ عبدالله بن سميد الكلابي خسة عشر صفة على غير فرق بين موجودة ازلية ومعان قايمة بذاته الصفات وزاد بعض السلف قديم بقدم كريم بكرم جواد مجود الى صفات الذات وصفات الافعال

، كل وجه فلا صفة ولا حال ولا اعتبار ولا حيث ولا وجمه لذات وا ولا يتكثر لا بالكم ولا بالبادي القومة ولا باجزاء المقيقة والحد واجب الوجودلفير ذاته لان وجودنوعه له لعينه ولايشاركه شيء تمم له صفات سلبية مثل تقدسه عن الكثرة من كل وجد فيسمى واجب الوجود بحيث يكون احد الوجهين والاعتبارين غير الاخر اويدل لفظ على شيء هو غير الاخر بذاته ولا مجوز ان يكون نوع طبيعة الامكان والعدم ويسمى لذلك عقلا وواجباً وله صفيات ١٣٧١ اضافية مثل كونه صانعاً مبدعاً حكيماً قديراً جوادًا كرياً وصفات لذلك واحدًا حقاً احدًا صمدًا ومثسل تنزهه عن المادة وتجروه عن ما صفة كانت او موصوفاً في وجوب الوجود والازلية ولا ينقسم هو قات الهرسة، واجب الوجود بذاته ُ لن يتصور الا واحسةًا من

•...**•**) | وذوات مهلا - ١٠١ يوجودة - ١٩٠٠ ز الازلية - ١٩٠٠ بالذاته - ١٠٤

### القاعدة التاسعة

### ني اثبات العلم بالصفات الازيد

يقال نفسه علاكما قالت الفلاسفة عاقل وعقل ومعقول طرق يختلفة كما سنوردها مسايل افرادً ان شاء الله ُوابو الهذيل|لعلاف • انتهج مناهج الفلاسفة فقال اابادي تءالى عالم بعلم هو نفسه ولكن لا ام وجوه واعتبارات فقال اكثرهم هي اسماء واحكام للذات وليست احوال ُ وصفات كما في الشاهد من الصفات الذاتية للجوهر والصفات •• ثم اختلف المعتزئة في ان احكام الذات همل همي احوال الذات

وقال ابو هائم هي احوال ثابتة للذات واثبت حالة اخرى قوجب

الله ا الله المعرام الله الله المعرب المعرام المعرب المعرام المعرب المعر

. و انا الجايز االم يستقل بنفسه اعني احد طرفي جوازه احتاج الى علة • أنات الصنائر عم تذكرون على من يملل الاحكام الجائزة بالملل • الاحتياج الى التعليل فلا يعلل الحكم لوجوبه في النسايب اليس كل وخرجوا عن هذه القاعدة كونه مريدًا فانه لما ً لم يكن واجباً كان يختلفان عندهم في القدم والحدوث بجوازه في الشاهد وكون البادي تعالى عالماً واجب وهو مقدس عن حكم واجب في الشاهد غير معلل اصلا مثل تحيز الجوهر وقبول للعرض ومثل قيام العرض بالجواهر واحتياجه الى المحل الى غير ذلك ٣٣٣ ممللا وهذا كله لان الواجب يستقل بوجوبه عن الافتقار الى العلمة اماً اختيار يختار واما ايجاب علة فوجو دالعلم في العالم شاهدًا " لما كان الجايزة والاحكام الواجبة بالملل الواجبة فلا الاحتياج والافتقار غير لا يتحقق الا اذاكان الحكم جانه الوجود وجانه العدم فيعلل الحكم لماكان جائزًا احتاج الى علة توجبه وهي العلم اليس وجود القديم لمسا نعني بالتعليل الايجاد والابداع حتى يستدعيه الجواز والاحتياج وينعا جايزًا احتاج الى اختيار مختار يوجده وثبوت حكم العلة في الشاهد كان واجباً لم يملل ووجود الحادث الاكان جانزًا علل موجب للتعليل ولا الاستقلال ولا الاستغنا مانع من التعليل لاثا لسنا الوجوب والاستغنا لكنا نعنى بالتعليل الاقتضا العقلي والتلازم فات المغزرة تعليل الأحكام بالعلل نوع احتياج الى العلل وذلك

۱۳۳۱ – ۱۱ ب دوجوده – ۲۰۱۹ برایه – ۲۰۰۰ فی الهامش من غیر کراهیة ۱۱ بصدر عنه – ۲۰۰۶ ب سـ ۱۳۰۰ تصحیح متن مار ب مار آن ٣٠ الحقيقي بشرط ان يبكون احسدهما ملتزماً والاخر ملتزماً والوجوب ع) المتطعمال » او شه ال ما ب اشاهد - ١١ ب ز بالطور المهداء المحيح من وب على ١٠٠١ ب ١٠١١ ما ب نا ١١٠

٣٣٣ تقدير واحد منهما دون الأخر فلو جاز تقدير العالم عالماً دون العلم لجاز عالماً شاهدًا معلل بالعلم والعلة العقلية مع معلولها يتلازمان ولا مجوز سبيل المناظرة والمباحثة فتظهر مزلة الاقدام ومضلة الاوهام ويلوح فان العلم والارادة ' لا يختلفان في العليـــة' والمعلولية وان كانا مركبة من سلب واضافة مثل كونه مريدًا اي هو مع عقليسه واولًا اي هو مسلوب عنه الحدوث مع اضافة وجود الكل اليـــه وصفاته عندهم اما سلبية عضة واما اضافية عضة وامًا مؤلفة من • تقسدير العلم من غير ان يتصف محله بكلونه عسالماً فاقتضى الوصف الصفة كاقتضا الصفة الوصف فن ثبت له هذه الصفات و جب وصفه ١٠ بها كذلك إذا وجب وصفه بها وجب اثبيات العنفة له ثم عضدوا ووجوبه ٰ بذاته ٔ مبدا لنظام الخير كله ً من غير كراهية لما يصدر عنه ملب واضافة والسلوب والإضافات لا توجب كثرة في الذات العلة والشرط والدليل والحد أما العلة فنقول قد ثبت " كون العسالم متكلما فلاثبت كونه مريدا متكلما وجب لء الإرادة والكلام جوادًا اي هو بهذه الصفة وزيادة سلب اي لا ينحو عرضًا لذاتٍ ه الحق من وداء ستر رقيق على اوضح تحقيق وتدقيق كلامهم بالارادة والكلام فانه لما ثبت له الارادة والكلام كان مريداً ومُمه مُلك منهاماً في انهاء كالأم كل صاحب مذهب نهايت على فَالَ الْصِفَانِهُ وَكُنْ نَعْتِهِ النَّالِي بِالسَّاهِمَ لِيجُوامِعِ ارْبِمَةً وهِي ١٠

١٣٣٤ والجواز لا اثر لهما في منع الاقتضا والتلازم ف لا يتنم عقلا تعليل ٣٧٥ ولو وجب " تعليل كل جايز بعلة وتلك العلة ايضاً تعلل بعلة' فيؤدي " •• وعلى مذهب النفاة عبارات عن اختصاصات المعاني بالحسال بحيث الواجب بالواجب وتعليل الجايز بالجابز وزادوا على ذلك تحقيقاً والعدم ولا ذات لها على الانفراد حتى يقال همي جايزة او واجبة. واجبة سوا. قدرت قديمة او حادثة فيكون العالم عالمًا بعد قيام العلم بالمحل ليس مجايز بل واجب لانه من حيث هو حكم العلم لا ذات • ا والجواز من هذا الوجه لا يعلس البتة بل ينسب الى الفاعس حتى يعبر عنها بالاسامي وهمي على المذهبين لا يطلق عليها الجواز والوجوب من حيث هي احكام بل الوجوب اليها اقرب فانها بالنسبة الى عللها له فلا يتطرق الميه الجواز والامكان ومن حيث هو ذو العلم يتطرق الى ذي العلم الجواز اذ يجوز ان يمكون ذا عمام ويجوز ان لا يمكون الى ما لا بهاية له ولست اقول لا ينسب الى فاعل وان نسبة الجائة في ان يوجد الى فاعسل ليس كنسبة العالميسة في ان توجب الى علم فليفرق الفارق بين تعليل الاحكام بالعلل وبين تعلق المقدور بالقدرة جانزة فانها على مسذهب مشبتي الاحوال صفسات لاتوصف بالوجود يخصص باحد طرفي الجواز فهو اذًا من حيث انه جايزً لا يعلل بعاسة فعار المن لا فيكم على الاحكام من حيث انها احكام بانه

<sup>؟</sup> ١٣٣ – ١٠) ب تقول – ١٩) ب اختصاص – ١٩٠٠٠٠٠٠ ب واصلاً بـــد – ١٠ بايزا – ١٩٠٠ ولا يوجب ١٠ جايزا – ١٠) ب نو اخرى – ١٩) ب ز ذلــــك – ١٩) ب و – ١٤) ب ١٩٥٥ – ١٥) ب والقدور

 ١ يقوم العلم به والقدرة ولا عكنك ان تقول العلم والقهدرة اولًا ١٠ لم يثبت هذا الفرق وبجل همذا نفرق بين القدرة الحادثة والمقدور • سؤال التقدم والتأخر بالذات وان كانا متلازمين في الوجود فان العلة القوم ولكن يلزم على كل من قال بالعلة والمعلول والشرط والمشروط ان تقول انما صار العالم عالماً لقيام العلم به ولا يمكنك أن تقول انما وائتفا الاضداد شرط حتى يتحقق العلم ويجوز ان يكون المعنى واحد وبهذا يتحقق التمايز بين الشرط والعلة فلا يلزم الشرط على قام العلم به لكونه عالاً ولو كان حكمها في الذات حكماً واحداً ذاتاً واستحقاق وجود ولهـذا امكنك ان تقول حصل الفعــل بالاستطاعة ولا يكنك أن تقول حصلت الاستطاعة بالفعل وهذا قولنا في الشرط والمشروط فأن المحل يجب أن يكون حيًا أولًا حتى حتى يكون حياً والا فيرتفع التميز بين الشرط والمشروط المذكورة قضية عقلية ورا. اللفظ ولا تظنن ايضاً انـــه راجع الى تقديرنا الوهمي حيث يقسدر استحقاق وجود لاحدهما دون الثاني افا صارت مقتضية الحكم لاستحقاقها التقدم عليه بذاته والملول اغا صار مقتضياً العلة لاستحقاقه التأخر عنها بذاته وبهذا امكنك فان الاستطاعة وان كانت مع الفعل وجودًا الا انها قبل الفعل الواحـــــ شرطاً لممان كثيرة لا فيجوز ان تكون شروط كثيرة لمعني ١٣٣٧ ولا نظمن الدهن! الغرق راجع الى عبرد اللفظ فإن التفرقسة

۱) ب هسمیة
 ۱) ب لاستجانة - ۱۹۱۹ جیماً - ۱۹۱۰ ز وجودًا - ۱۵ ب
 ۱) ب
 ۱) ب

كذلك ومن المعلوم الذي لا مرية فيه ان عالمية النايب وعالمية الشاهد لا يتاتلان من كل وجه بل ها غتافان من كل وجه فكيف يلزم الطرد والمكس والالحاق والجمع اليس لو الزم طرد حكم للمالمية و النايب من تعلقها بمعلومات لا تتناهى وحكم القادرية فى المنايب من صلاحية الايجاد والتعلق بالمقدورات التي لا تتناهى الى غاية حق عيم على "ما في" الشاهد بذلك لم يلزم فلذلك احتياج العالمية في يمهم الشاهد والنايب بطريق العلة والمملول بل ان قام دليل في النايب على المعه والمعلول بل ان قام دليل في النايب على المعه والمعلم قادر بقدرة فذلك الدليل مستقل بنفسه غير متاج بمه ملاحظة جانب الشاهد

ومن الجمع أبين التاهد و الغاب الدط و المدوط قامت الصنار السم وافقتمونا على أن الشرط وجب طرده شاهداً وغايباً فإن كون العالم عالماً لماكان مشروطاً بكونه حياً في الشاهد وجب طرده في الغايب حي إذا \* ثبت كونه حياً بهذا الطريق كذلك في العلم وانتم ما فرقتم في الشرط بين الجايز والواجب أوهمذا لازم على المعتزلة غير أن لهم ولغيرهم طريقاً أحر في اثبات كون متالى حياً بدون الشرط فأن الحيوة بمجردها لم تكن شرطاً في الشاهد ما لم ينضم اليها شرط أخر فأن البنية على اصلحم شرط في الشاهد مم لم يجب طرده في الغايب

١٠ انهم إذا شرعوا في تحديد الاشياء وتحقيق ماهياتها يأتون بأبعد ما يأتي • تلك الحال بلفظ شامل دال عليه جامع مانع مجمع ما له من الحاصية ١٤٧ ويمنع ما ليس له من خواص غيره ثم من الاشياء ما يحد ومنهاً ما لا يجد على اصلهم واكثر حدود المتكلمين راجع الى تبديل لفظ بلفظ ويصبح اسيرا ولعلهم معساورون لان الظفر بالذاتيات المشتركة تشترك فيها احاد المحدود فان المحدود عندهم يتمسيز عن غيره بخاصية شاملة لجميمُ احادُ المحدود وتلك الحاصية حال ويعبر عن اعرف منه وربما يكون مثله في الخفا والجلا والما الملطق يبالغون في ذكر شروط الحداً ويحققون في استيفاء جوانب لفظاً ومعنى غير به المذكملمون كمن يتقن علم العروض ولا طبع لـ ه في الشعر او والذاتيات الخاصة عسير جدا كمن يكون له طبع ولا مادة له من النحو والادب فيمود حسيرًا وفال منبو الاموال ان الحد قول الحساد المبنى عن الصفة التي

والحرَّكة هي النقلة والعلم هو المعرفة وليس يفيد ذلك الا تبديل لفظ بما هو اوضح منه ' عند السايل على شرط ان يكون مطابقاً له لفظي هو شرح الاسم المحض كمن يقول حسد الشي. هو الموجود فنول في تحديد الحد وثرابط ان الحك ينقسم ُ الى ثلاثة معان حد

بذكر الحد والحقيقة في هذا الموضع وقد اختلفوا في أن الحد عسين

المحدود او غيره وانه والحقيقة شيء واحدام شيئان

قال فناة الاموال حد الشيء وحقيقته وذاته وعينه عبادات عن

٧) ب زبعد - ٨) ب مجسيم - ٨) ا حاثية ب كذا امتن انواع من الاصل - ع) ب شرايط الحدود - ه) ب من حيرا -- ه) ب او اهبيم y) ب المائمية - م) سمرف - م) ب الملة - وو) ب م ١٤١ - ١١ ب بد من - ٩) من الاشيا ما لم - ٩) ب ما مون النقط ليست

٤٠٠ الوجود بالعلم ُ اوَلَا وأولى ْ منه بالعالمية ثم يحكم بسبق الذات على ١٠ وافتقار وجود احدهما بالثاني فانكل تقدير وهمي اذالم يكن معقولا امكن تبديله بغيره من التقديرات أوهذا لا عكن تبديله ابل هذه فيقال عالم كما يشتق له 'اسم من' الفعل فيقال فاعل وهذا امر راجع اهون الامرين واما ان يقضي بسبق العلم على العالميسة وان يكون الصفات وان يكون الوجود بالذات اوًلا أولى' منه بالصفات من قضية معقولة فيلزم على ذلك احسد امرين اما ان يترك القول بالعلة والمملول والشرط والمشروط راسآ ولايطلق لفظ الايجاب والاقتضاء العلم به اتصاف محله بـ ممن غير فرق لكن يشتق له اسم من العلم والاقتضاء اسبق على الموصوف وهذا اشنع الامرين والامتخارة الى على المعاني بل يقال معنى كون الشيء عالماً قيام العلم به ومعنى قيام • الى اللغة فحسب فلا اقتضاً. ولا ايجاب ولا علة ولا معلول وهمـذا حيث ان الذات قاعة بذاتها والصفات قاعة بها حتى يكون الموصوف من حيث الذات اسبق على الصفة والصفة من حيث الانجحاب الله سبحانه وتعالى وهو خير خير وص الجوامع بين الثاهد والغابب الحدفوا لخبتة جوى وسع المشكلعين

١٤٠٠ - ١٠ افاول - ٣٠ ب استجارة - ٣٠ ب غير - ١٤٠ ب بالحد ٩٣٧ - ١٠٠٠ ب ما ب علم ويبلم - ١٠٠٠ اللمم - ١٠٠٠ ا واول

و كذلك في جميع الاوصاف فكيف اقتبست معرفة الاجلاً من الاخفا وايضاً فان ذا الشيء "قد يكون على سبيل الوصف والصفة وقد يكون على سبيل الفعل والمفعول وقد يكون على سبيل الملك والمعلوك اليس روي في التنزيبل رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو اَلْمَرْشِ ثُمُ • العرش خلقه وملكه وليس صفة قايمة بذاته فما اذكرتم ان يكون ل

معنى كونه ذا العلم والقدرة قال^قد يقتبس اثبات العلم والقدرة من كونه عالماً وقادرًا وقد يقتبس من كون الثيء معلوماً ومقدورًا

فيفول المتحلق بالمعلوم علم والمتحلق بالمقدور قدرة فاذا قام الدليل ١٠ على كونه عالماً بالمعلوم فيجب ان يكون عالماً بالعلم . ومحفد ان العلم احاطة بالمعلوم ويستحيل ان تكون الذات محيطاً او متعلقاً فيجب ان يكون للذات محفة احاطة "همي الحيطة المتعلقة

قات المعزرة معلوم الله بكونه عالماً لا بالعلم ولا بالذات ولا معنى \$\$؟.

• الكون المعلوم معلوماً الا انه غير خفى على العالم كما هو عليه فليس ثم
تعلق حسي او وهمي حتى يجال به على العلم او على الذات وقولكم
العلم احاطمة بالمعلوم تنيير عبارة وتبديل لفظ بلفظ والا فالعلم
والاحاطة والتيقن عبارات عن معبر واحد ومعنى كون الذات عالماً

طرداوعكما

١٤٧ ومد رسمي وهو تعريف الشيء بعوارضه ولوازمه كمن يقول حد ألجوهر القابل للعرض وحد الجسم هو المتناهي في الجهات القابل للحركات وقد يفيد هذا القول فرع وقوف على الحقيقة من جهة اللوازم وقد لا يفيد

ومد مغني هو تمريف لحقية الشيء وخاصيته التي بها هو ما هو واعو واغا هو ما هو واغ هو ما هو من الداتيات تسمه وغيره ويا يجمعه من الداتيات المامة والخاصة وهو الجنس والفصل وما يمنع غيره فيقع من لوازم الجمع واطرد والمكس يقع ايضاً من اللوازم

رمن ثرابط انه يجب ان يكون اعرف من المحدود ولا يكون مثله ولا دونه في المخفاء والجلاء وان لا يعرف الشيء بما لا يعرف الا به الى غير ذلك فيا ذكر فاذا ثبت ما ذكرناه من تحديد الحد بعسد التفصيل المالم في الشاهد انه ذو العلم والقادر \* ذو القدرة والمريد ذو الارادة ١٤٧٧ فيجب طرد ذلك في النايب والحقيقة لا تختلف شاهداً او غايباً قيل

يعرف كون زيد متحركاً ويشك في الحركة حتى يبرهن على ذلك

۲۶۴ − 1) ب عرض لنوارض الش − ۳) ب ز هـ و − ۳) ب ز

له هذا تعريف الشيء بما هو دونه في الخفا والجـــــــــ فان الانســــان وبحـــــا

١٠ صمد غير متناهي الوجود والذات وكل همذه الاوصاف ترجع الى . والارادة والحيوة لجاز اثبات حقيقة واحدة لها حكم العرض والجوهو اكثر من اثبات حقيقة واحدة لها خاصية تتميز بها عن غيرها وهذه العبارات دالة على تلك الخاصية وهي الحجمية في الجوهر والسوادية حقيقة واحدة واما وصفه بكونه حيًّا عالماً قادرًا انما هو راجع الى تتعداها ولكل واحدة فايدة خاصة تخصها ودليل خاص يدل عليها في العرض مثلًا فاما تحيزه وقبوله للعرض فذلك تعرض لنسبة الجوهر الى الحيز ونسبته الى العرض اما تقديرًا او تحقيقاً وبمثل ذلك نقول في حق الباري سبحانه انه موجود قديم قسايم بنفسه غني احد حقايق مختلفة وخواص متباينة تختص كل صفة بخاصية وحقيقسة لا ومتملق خاص يختص بها والحقايق اذا اختلفت من هذه الوجوه فقد مختلفة في حقيقة واحدة فلو جاز اثبات ذات لها حكم العلم والقدرة يمكم المقل باختلافها وتمددهما الا باختلاف خواصها والمرهما ٧٤٧ وفوايدها ودلايلها ومتملقاتها ومن المستحيل في العقل اجتماع خواص المعاني بهذه الوجوه والا فاعراض متمددة أذا قامت بمحل واحدام فات الصفائد ليس في وصف الجوهر والعرض بهذه الاوصاف ٢٤٢

المرض - ما ب اذات - ۳۰ ب المرض - ۱۵ ب المرض - ۲۵ ب المال المال - ۲۶۳ ما ب المال الم

ه؟ ٢ من حيث هي 'ذات واحدة كنسبة المقدور من حيث هيذات' كاحاطة جسم بجسم وذلك الاشتراك في اللفظ والا فمنى الاحاطة هو العلم وهُمَوَ يِكُلُّلِ شِيءٌ عَلِيمٌ محيط وبكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير انه محيط وكذلك معنى كونه محيطاً انه عالم وانما وقعتم في الزام لفظ الاحاطة لطنكم إن الاحاطة لوتحققت للذات كأنث تلك الاحاطسة وكونهمقدورا ينحصر في كونهمكنأ جايزا ثم نسبة المعلوم الى الذات الملوم قد يكون قديًا وقد يكون حادثًا وواجبًا وجايزًا ومستحيلًا يكون احدهما اعم والثاني اخص ويجب ان يكونكل معلوم مقدورًا علم انه ما كان مضافاً الى الذات بل الى صفة ورا. الذات وذلك مما كونه مقدورًا' وكيف لا وكونه معلوماً اعم من كونه مقدورًا فان كاكانكل مقدور معلومأوان اختلف وجه النسبة بالاعم والاخص النسبة فانكان نسبة الذات اليحاعلي قضية واحسدة فيلزم ان لا يخبرأ عنه التنزيل بألعلم والقدرة ذلك تعدد الصفة كما يقال الجوهر متحيز وقايم بالنفس وقابل للعرض ويقــال للمرض" لون! وسوادً' وقــايم بالمحل فيوصف الجوهر والعرض بصفات هي صفات الانفس اتي لا يعقل الجوهر والعرض فات الصفائد العقل الصريح يفرق بين كون الشيء معلوماً وبين ' فنفول نسبة الذات اليهمأ على قضية واحدة عنسدكم ام تختلف • • قال المعزر تختلف وجوه الاعتبارات في شيء واحد ولا يوجب

مه ۲۰۰۰ (۱۰۰۰) ب. – ۲۰ ب عن – ۳۰ ب وا حاشة عبّر – ۲۰ ب ۱۰۰۰ – ۲۰ ب البرض – ۲۰ ب کلون – ۲۰ ب سوال بالبرض – ۲۰ ب البرض – ۲۰ ب کلون – ۲۰ ب سوال

٠٠ باجاع منا في مسايل وانفراد منكم في مسايل خالفنا هذه القاعـــدة •• بالاتفاق وعندكم الامر والنهي في الشاهد يتباينان " ويتضادان ومسأ • قلم هذه الحقايق ترجع الى الوجوه والاعتبارات فنحن نقول كذلك ووعيد ومعلوم ان هذه حقايق مختلفة قد ثبتت لكلام واحد فـــان ١٤٩ بقدورات لاتتعلق القدرة الحمادثة بها فعي في حكم قــدر ختلفة وكذلك الأرادة والسمع والبصر واظهر من ذلك كله الكلام فانه صفة واحدة ازلية وهي في ذاتها الر ونهي وخبر واستخبار ووعله في ذات الباري سبحانه وان رددتم ذلك الى الاحوال فن منهب والصفات وقولكم ان الماني انما تتعرف بعددها من خواصهــا ومتعلقها والارها وادلتها صحيح في الشاهسد غير مسلم في الغايب بل ابي هاشم انها احوال وعلى كل وجة قدرتموه يلزمكم مثله في الذات فان القدم والوجوب بالذات والوحدة والقيام بالذات والبق والديمومية وانه اول واخرأ وظاهر وباطن منزه عن المكان مقدس منها دليل خاص يدل عليه ومع ذلك لا يوجب تعدداً في الصفات عن الزمان حقايق مختلفة لو اعتبرناها شاهداً لكان لكل واحدة يدل على الامرغير ما يدل على النهمي وكذلك الخبر والاستخبار يتالذان من حيث الحقيقــة والدليل والتعلق٬ فحان متعلق الامرغير متملق الخبر ُ والخبر يتعلق بالقــديمُ والامر لا يتعلقُ \*٣٠

وياز اثبات علم له حكم القدرة ولجاز اثبات لون له حكم الكون ويازم على ذلك اجتاع المتضادات وذلك من امحل ما يتصور ومعا بومنع ذلك وهو اقوى ما يممك بو في اكبات العظات قوانا الله عالم قادر وقول المعطل مشكر ليس بعالم والا قادر اثبات وتنى لا عالة فلا ييناو الامر فيه أما أن يدجع الحرابات والنفي الى الذات واما والايميال والاماليية أذ ليس من ضرورة العلم كونه عالما ولذات قائما معقولة دون الاتصاف بالعالميية أذ ليس من ضرورة العلم كونه عالما قادراً ولا من ضرورة نفي العالمية نفي الذات فان جاعة من كونه عالما قادراً ولا من ضرورة نفي العالمية نفي الذات فان جاعة من المطابة نفوا كونه عالما وقادراً مع اقرادهم وعلمهم بثبوت كونه إلمالية وقد إبطانا القول بإلمال فلم يبتى الا القسم الاخير فعو الرجوع الذار الصفات

فات المغزد انتم اول من اثبت حقايق مختلفة وخواص متبايئة ١٠ لذات واحدة حيث قلتم الرب تعسالى عالم بعلم واحسد يتعلق مجميع المعلومات ومن المعلوم إن العلم بالسواد مثلا ليس يماثل العلم بالبياض بل يخالفه لان المثلين عندكم لا مجتمعان وقد مجتمع العلمان المختلفان فعلمه سبحنه في حكم علوم مختلفة وكذلك القدرة الاذلية تتعلق

٧٤٧ - ١) ب ـ - ٣) ب ز في حقيقة واحدة - ٣) ا حاشية والقادرية ١٤٦٨ - ١) ب الاخر - ٣) ب ـ -

.. والمحل بخلاف قولنا انه عالم قادر فان المالم ذو العلم حقيقة' والقادر ٠٠ الذات فانها راجعة الى النفي لا الى الاثبات فعني كونه قديماً انه لا الى المتعلقات وهذا غير مستبعد وانا المستحيل كل الاستحالة اثبات لذات وإحدة وذلك غير معقول واما صفات الذات التي ليست وراء والحصول دليل القدرة واثرها فعما معنيان ممقولان بحقيقتهما فسلا يتحدان في ذات كالايتحدان بذاتها حتى يكون حقيقة احسدهم حقيقة الثاني وكذلك قاتم معاشر المتزلة ان العالمية ليس بعينها معنى من ُ ساير الصفات حتى يلزم ان يقال يعلم من حيث يقدر ويقدر من اول له ولا اخر ومعنى كونه واحدًا انه لا شريك له ولا قسيم ومعنى ٤٥٧ وجوده غير مستفاد من غيره ومعنى كونه قايماً بنفسه انه غير محتاج ذو القدرة حقيقة والاحكام والاتقان دليل العلم واثره والوجود علوم مختلفة لا في حكم خواص ميباينة وكذلك نقول في الكلام فسان الامر والنهي والخبر والاستخبسار شملتهما حقيقة الكلام فاجتمعت في حقيقة واحدة واختلفت اعتبارات تلك الحقيقة بالنسبة ذات واحدة لها خاعية العلم وخاصية القدرة والارادة الي غير ذلك حيث يعلم ويقدر بمالية ويعلم بقادرية وتجتمع صفتان وخاصيتان الى مكان وزمان بل هو مستغن على الاطلاق عن الموجد والكان لاستحالة البقا وتقدير اختلاف التملقات والعلم القسديم في حكم كونه غنيًّا انه لا حاجسة له ولا فقر ومهني كونه واجباً بسذاته ان

٩) ب ز ختلة وحقايق - ۳۰۰۰ ب ، م ، م ، ب فيحلق - ١٠) ب ويقدر حكم بقادريد - ١١) ب حقيقان
 ٢٥٧ - ١) ب . . . -

واما استروكم بطريق النفي والاثبات على اصل نفاة الاحوال غير مستقم فأن عندهم النفي والاثبات في كل شي. يرجمان الى امر خصوص ممين فلا يتصور اثبات ذات على الاطلاق الا في مجرد اللفظ او يرجع الى وجه واعتبار فقولنا عالم يرجع الى العلم بذات على على على العلم بذات على الاطلاق الا في موجودًا ولا يموني ألى وبه واعتبار وعند مميق الاحوال قولنا عالم يرجع الى اثبات ذات الى المهال كونه عالما هذا كمن يعرف بكونه موجودًا ولا يعرف كرونه واحدًا وأزايدة على الذات واغا يرجع الى الاعتبارات والوجوه كرايك نقول في الصفات الزايدة على الذات واغا يرجع الى الاعتبارات والوجوه واحدة واغا تختلف العلوم باعتبار متملقاتها وتبائل باتحاد المملق وليس خاصية والحدة وليس خاصية واحدة واغا تختلف العلم عن حقيقة العلمية حتى لو قدرنا تتعديراً لحال بقال جواز بقاء الملم الحادث بملومين ومعلومات يرمين ومعلومات بالملوم عدماً ووجودًا في الشاهد معداً ووجودًا في الملم يكرمي الملوم تختلف في الشاهد معداً ولا يكتب الملوم تحتاف في الشاهد معداً ولموديات بالملوم حفةً ولا يكتب عنه صفةً فالملوم تختلف في الشاهد م

ب يسرف ۱۵۷ -- ۱۵ اولد -- ۲۰ او الهامش باختلاف يجوز ان يقال احدها وصف اضاف والثاني وصف حال وصفة اذ الاضافة من لوازمها لذاتها بل هما حقيقتان تمرض لهما الاضافة الى المنطقات والاضافة معنى لا تمرض له الاضافة واذا بطلت هذه ٢٥٤ المنطقات والاضافة معنى لا تمرض له الاضاف واذا بطلت هذه ٢٥٤ الوجوه تمين انعها صفتان قايمتان بالذات عبر الشرع عن احداهما بالعم

• وعن الثانية بالقدرة قات المترفة غن لا ننكر الوجوه والاعتبارات المقلية لمذات واحدة ولا نثبت الصفات الا من حيث تلك الوجوه اما اثبات صفات هي ذوات موجودات ازلية قدية قاية بذاته هو المنكر عندنا فانها اذا كانت موجودات وذوات وراء الذات فاما ان تكون عين ويطل قولكم هي وراء الذات وان كانت غير الذات فهي عادئة' او قدية وليس من منهبكم إنها عادئة وان كانت قدية فقد شادكت الذات في القدم والوجوب بالمنات ونفى الاولية فهي الهة أخرى فان القدم اخص وصف القدم والاشتراك في الاخص يوجب

الاشتراك في الاعم
 ومن الولزامات على فولمكم انها قايمة بذاته ان القايم بالشيء
 عتاج الى ذلك الشيء حتى لولاه لما تحقق له وجود به فيلزمكم ٥٠٠ اثبات خصايص الاعراض في الصفات فان العرض هو المحتاج الى على يقوم به ويلزمكم اثبات التقدم والتأخر الذاتي المقلي في

\$67 – (...() ب ــ – ٣) ا اقعي – ٣) ب ام – ٤) ب الحية – •) ب ــ 607 – ١) از ويكون وجوده به [ ب ــ ] (تام بذاته اسبق . فا ورد في هذا الموضع لا منق له فلا ربب في ان (لناسخ خطئ

- 114 -

القادرية لجواز العلم باحدها مع الجمل بالناني وفال ابو هائم العالمية حال والقادرية حال ومفيدها حال يوجب الاحوال كلها فلا فرق في الحقيقة بين اصعاب الاحوال وبين السعاب الصفات الا ان الحال متناقض للصفات أذ الحال لا يوصف بالوجود ولا بالعدم والصفات موجودة ثابتة قياية بالذات ويلزمهم و مذهب النصارى في قولهم واحد بالجوهرية ثلاثة بالاقتومية ولا

سهمه يلزم ذلك التناقض مذهب الصفاتية واما الوستدول بالنفي والإثبات فصعيح واعتراضكم فاسد فنقول قد قام الدليل على كون الصانع عالماً قادراً فلا يخلو الحال اما فيلزمكم أن تفهم المالية بفهم القادرية ويلزمكم أن تنفى العالمية من نفي القادرية ويلزمكم أن يوجد العالم من حير تفاوت اصلاً .. فحسب ولا يجتاج الى اثبات كونه قادراً ويلزمكم أن ينفى العالمية اطلاق لفظ العالم القادرية ومن الملوم الذي لا مرية فيه أنه ليس عقولنا فروقاً ضرورية بين كونه عالماً قادراً وبين كونه موجداً خالقاً فلوكان الاسمان مترادفين ترادف هذي الاسمين لكنا لا ندرك بعقولنا هذه التفرقة ثم ليس مجوز ان يقال احد الوصفين وصف اثبات والثاني وصف نفي فانعها في عل تصور الفهم متساويان وليس

۳) ب ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ با بـ في الجوهر
 ۳) ب ـ ـ ـ ـ ـ ـ ا الذهب ـ ـ ـ ٣) ب الاسما ـ ـ ـ ٣) ب فيلزم ـ ـ ـ ـ ١٠ من فهم ـ ـ ـ ـ ـ ١٠ الذهب ـ ـ ٣) ب فرقا فروريا
 ٥) ب فحيثد ـ ـ ٣) ب ما ـ ـ ٧) ب فرقا فروريا

بان الحال لا موجودة ولا معدومة جاز لمبيعي الصفات القول بان السامات لا عين الذات ولا غير الذات على ان كل حقيقة التأمت التأمد من امرين محققين في الشاهد مثل الانسانية فانها التأمت من حيوانية من امرين محققين في الشاهد مثل الانسانية فانها التأمت من حيوانية ويصح بانها لا عينها ولا غيرها و كذاب جزء كل شيء لا عيده ولا غيرهم أبها لا عينها ولا غيرها وكذاب هو عمل التزاع وقولكم غيره أنها لا عينها ولاها دعوى مجردة بل هو عمل التزاع وقولكم هو اخص وصف الاله دعوى لا برهان عليها فان معن الالهية معه الأد ثم من قال القدم اخص الاوصاف فيجب ان يبين اعم الاوصاف والله الاحم والتلم هو الخص أنا يتصور بعد الاعم فا الاعم فان كان الوجود هو الاعم والقدم هو الاحم والاحم فقد التأمت حقيقة الالهية من اعم واخص الاعم والاعم والخص عين الاعم الاعم على مساق ذلك ما الزمتموه على فالاختم

والماقولكم أن الصفات لو قامت بذاته تمالى لاحتاجت اليها
وكان حكمها حكم الاعراض وكان وجود الموصوف اسبق واقدم
بالذات على وجود الصفة فهذا مما يستحق أن بجاب عنه
فنغول معنى قولنا الصفات قامت به أنه سبحانه يوصف بها فقط
من غير شرط أخر والوصف من حيث هو وصف لا يستسدعى

۳) الثب - ۱۰۰۰ ب ـ ۱۰۰۰ ب ز (ائتسم فاتما - ۲) ب ان - ۲) ا عرف غيرًا ب كان غيرا ۱۷۰۷ - ۱) ب ز من قال - ۲۰ ب ما از (ثانيا) لا

الذات والصفات وهذا كله محال

وساعدهم جماعة من العموسة المعلمة في الزام هذه الكمايات وزادوا عليهم بان قسالوا قام الدايس على ان واجب الوجود مستخن على الاطلاق من كل وجه فن اثبت له صفة ألداته ازلية ممناً وحقيقة قايمة بذاته فقد ابطل الاستغنا المطلق من الصفة والموصوف جيماً و فاحتاجت في وجودها الى ذات تقوم بها اذ يجب ان تقول قسام العلم بالباري واستحال ان تقول قام الذات بالعلم واما الموصوف فانما يتم كم له في الالهية إذا قامت به هذه الصفات حتى لولاها الماكان الاها مستغنياً على الإطلاق فساذاً المستغنى على الاطلاق لا يكون الا الم واحداً من كل وجه ولا كثرة فيه من وجه

قال الصنارة كما الكرام إثبات صفات الذاية الكرما عليكم
 إثبات موصوف بلا صفة الكارا بإلكار واستبعاداً باستبعاد
 وتقسيمكم أنها عين الذات ام غير الذات أغا يصبح أذا كمان التقسيم
 دايراً بين النفي والاثبات فأن من قال هذا عينه وهذا غيره قد يعن به انها شيئان فهذا شيء وذاك شيء أخر وقعد يعن به انعها شيئان
 لا نسلم إن الصفات اغيار ولا تقول إنها عين الذات لان حد النيرين
 عندنا هو المن الثاني لا المن الاول ثم أن جاذ لشبي الأحوال القول

۳) ب زیدانه - ۳۰۰۰ ب ازاید ادا - ۵) ب بدان - ۵) ب منه سور - ۱۰۰۰ بر مناز برای در سور والصفات الازرية' يستحيل ان تكون الة فبطل الالزام وزال الايهام فال المعرفة المقلية ان الموجود ينقسم الى ١٥٥ واجب بذاته وواب بناته و المعربة المقلية ان الموجود ينقسم الى ١٥٥ واجب بذاته و الله بنيره فالواجب بذاته ليس وتصور الا واحداً من كل وجه لا كثرة فيه بوجه من الوجوه لا يترك إلية اجزاء عددية ولا كثرة ممان عقلية والا فيلزم ان يشترك في تتركب ذاته من جنس وفصل مم قاحبه بفصل يجصه فحيئة لا بالمقوم والواجب بذاته لن يتصور الا واحدًا والمماني التيابة لا يلاباان تكون واجبة بذاتها فيلزم ان يكون اثنيان واجبا الهجود وزنك حال كا قدمناه واما ان لاتكون واجبة بذاتها بنائدها فيلزم ان يكون اثنيان واجبا الوجود وزبك جال كا قلدمناه واما ان لا كرياه انبا بذاته بذاتها بل يكون واجبة بذاتها بل يكون

قبل ربيم قسمة الوجود الى واجب بذاته والى واجب بغيره دليل قاطع على نقض الزامكم فان الوجود من حيث هو وجود قد عم • الواجب والجايز والوجوب من حيث هو وجوب قد خص الواجب فاشتركما في الاعم وافترقا في الاخص وما به عم غير ما به خص فتركبت ١٣٠٠ الذات من وجود عام ووجوب خاص فهوكتركيب الذات من واجب الذات تد شملت الواجبين ويفصل كل وإحدهما بفصل

۱۱) ب زلیست الان الذات ولاکل مفته لموصوف یستحق ان
 ۱۹۵۹ - ۱) ب لن - ۱۰۰۳ ب س - ۱۰۰۳ ب الش الا - ۱۰۰۳ ب س ۱۰۰۳ ب س ۱۰۰۳ ب ا واجبي والذات ولمله واجبتي الذات - ۱۰۰۳ ب اجزا به -

الاحتياج والاستغنا ولا التقدم ولا التأخر فأن الوصف بكونه قديمًا واجياً بذاته من حيث همو وصف لا يستدعي كون القدم والوجوب عتاجاً الى الموصوف ولا كون الموصوف سابقاً بالقدم والوجوب بل الاحتياج انحا يتصور في الجواهر والاعراض حيث لم تكن ممه فكانت فاحتاجت الى موجد لجوازها وتطلق على الاعراض خاصة وحيث لم تمقل الاي عال واحتاجت الى عل وبالجملة الاحتياج انحا يتحقق فياً يتوقع حصوله فيترقب وجوده ولن يتصور الاحتياج بيستق

مرا الجواب من فول افهوسة انه تمال مستمن على الاطلاق قيل الاستمنا من حيث الذات انه لا يجتاج الى مكان ومحل والاستمنا من حيث المنات انه لا يجتاج الى مكان وحمل والاستمنا من حيث الصفات انه لا يجتاج الى شريك في القسدة والفعل ومعين في العلم والارادة ووزير في التصرف والتسدير فهو يرجوبه في وجوده عن موجد ولا يستمنى ايس القول بائم استمنى علاله بوجوبه في وجوده عن موجد ولا يقال انه أا استمنى عند ذلك والموموف حتاج اليا ألمة ولا الصفة احتاجت الى الموصوف وأنا الموسوف وأنا المحتياج ان لو كانت الصفة على مئال الالة والاداة يتحقق الاحتياج ان لو كانت الصفة على مئال الالة والاداة والاداة

وبغيره فهو لا اولى ولا اول فلم يصلح ان يكون جنساً فلم يلزم منه التركيب من جنس وفصل بخلاف موجودين واجبين كل واحد منها عن الاخر بفصل ذاتي منهما وجوبه بذاته وينفصل كل واحد منهما عن الاخر بفصل ذاتي عن الاخر بفصل ذاتي و عن الاخر بفصل ذاتي و كذلك العلم والقدرة المشتركان في كونهما من الاخر بفصل ذاتي منيين متباينين تأبيين ازليين وينفصل احدهما عن الاخر بفصل ذاتي يحتلفة قاعة بالذات فلا يوجد فرق بين الانسانية المركبة من الحيوانية ختافة قاعة بالذات الالهية المركبة من الحيوانية والناطقية وبين الالهية المركبة من الذات والصفات وحينتن لا فرق

قبل لهم انتم وضعتم هسنده الاصطلاحات' حيث حساق بكم ۲۲۴ التزام ً الوجود وشعوله فتنول العموم إذا حصل معني مفهوم من لفظ متصور في ذهن كان شموله بالسوية لست اقول شهوله بالنسبة الى ساير الموجودات ه، بل اقول شمول بالنسبة الى قسمية الاخصين به وهو الوجوب والجواز والقول بانه في الواجب اولى واول تفسير لمعنى الواجب اي هو ما يكون الوجود له اولى واول حتى لوتركنا لفظ الواجب جانباً وقلنا الوجود ينقسم الى ما يكون الوجود كه اولى واول والى ما يكون الوجود له لا اولى ولا اولى كان التقسيم صحيحاً مفيداً

1.1-1

قان الفعومة الوجود ليس يعم القسمين بالسوية بال هو في احدها بالاولى والاول وفي الثاني بلا اولى ولا اول فلم يكن جزا احدها بالاولى والاول وفي الثاني بلا اولى ولا اول فلم يكن جزا مقوماً فلم يصلح ان يكون جنساً فلم يلزم التركيب منه والتقوم به في هذا بمينه في الوجوب جوابا فإن الوجوب ليس يعم والقسمين بالسوية فلم يكن الوجوب جزا مقوماً فلم يصلح ان يكون جنساً فلم يلزم التركيب منه والتقوم به

**قال افهوسند ال**وجوب معنى سل<sub>بي</sub> معناه ان وجوده غير مستفاد من غيره فلم يصلح ان يكون فصلًا للوجود

قبل واذا لم يصلح ان يكون فصلا لكونه معنى سلبيًّا فلا .. يصلح ان يكون جنسًا لكونه معنى سلبيًّا والزمتموثا كونه جنسًا اذ قلنا ذاته تمالى واجبة لذاتها وصفاته تمالى واجبة لذاتها ايضاً بعنى ان وجودها غير مستفاد من غيرهما فلم لا مجوز ان يكون اثنان كل واحد واجب الوجود لذات فان الزمتموثا الاشتراك في شيء والافتراق في شيء آخر لزمكم في الوجوب..

قات الهموسة الوجود يطلق على الموجودات بالتشكيك لا بالتشريك ولاً بالتواطؤ اذ معناه انه وان عم الا ان عمومه ليس بالتسوية فانه في الواجب لذاته وبذاته فهو اولى واول وفي الجايز لغيره

ハヤー コリ・ニー カー し 山心 シュー カラ・モー

<sup>•) → +:(</sup>e1 - 1) → |しょくな・ - x) → : e2 → : e2 → : - x → : e2 → : - x → : e3 → : - x → : - x → : e3 →

. ، وَإِذْهَانَنَا لَسَلْمُ الْمُسْئِلَةُ وَذِيادَةُ ابْرَ عَلَى الْصِفَاتِيةَ وَيِلْزُمُ عَلِيهُ أَن يقالُ له الحارج فذرك تغيير حقيقة الشي٠ الواحد بالنسبة الى شيئين والحقايق • من أجنس وفصل على اصطـ لاح " النطق فيصلح أن يركب منعها ونطق فما الفرق بين وجو د عام ' ووجوب' خاص وبين عرض عـــام ولمون خاص والتر كـيـب ''كالتر كـيـب'' الا ان احد العامين والخاصين والفرق من هذا الوجه ليس يقدح في غرضنا من الالزام فائا لم تلزم ٢٣٤ حد الشيء والثاني عام وخاص لا يصلح أن يركب منهما حد الشي مركب ثم الوجوب ان كان معنى اثباتياً في المذهن غير اثباتي في العقلي لا في الوجود وكذلك الانسانية في كونها مركبة من حيوة بالصفة اعم من المحدود بالحدثم القول بان تركبه بالقياس الى عقولنا مادة ' وجنس وفصل وخاصية وعرض الى غير ذلك من انواع على خلاف ما هو به فسانه في ذاته غير مركب ً وفي التصور العقلى التركيب بالقياس الى عقولنا لا بالقياس الى ذاته ثم هو معرفة المعلوم لا تختلف بالنسبة اصلا وان كان الوجوب معنى سلبياً في الذهن فقد كون الباري تمالى عدودًا بل الزمنـــا كونه موصوفاً والموصوف استغنى بكونه نفياً عن الزام التركيب الذهني وعندهم الماني السلبيا الايجابية النير اضافيةً لا تخلوا من التكثر سواء كانت في الذهن او لا قُرجب النكثير سوا، كانت في السامن او في الخارج والمساني فبل لرمم التعيز بين العرضية واللونية تميز في الذهن بالاعتبار

لفايبة الاولى ثم الوجوب لا يفهم الا وان يفهم الوجود اولا حتى لو رفع الوجود في الوهم ارتفع الوجوب بارتفساعه وهو " معنى ذاتي فالوجود ذاتي للواجب بهذا المعنى وبمعنى انه اولى" به وانه لذاته وبذاته

وانه لنيره على خلاف ذلك

ومن الهجب انهم قالوا الوجوب معني سلبي حتى لزمهم ان يقولوا •

الجواز الذي في مقابلته معني ايجابي وليت شعري كيف يستجيز
الماقل من عقله ان يردممني الوجوب الى السلب والجواز الى الايجاب
اليس الوجود اولى بالواجب فكيف صار اولى بالجايز اليس الوجوب
تجير المقل ودوار في الراس وتطرق الوسواس الى صدور الناس
انما يردعلى المعنين اذ لولا شعوله والا لما صح التقسيم فأن التقسيم
انما يردعلى المعني لا على جود اللفظة فالمعني العام المواجب والجايز غير
المني الخاص باحد القسمين فاذا لم يكن التركيب "تركباً من جنس
وفصل كان تركباً من عام وخاص فيفيد احدهما من التصور ما لا •

وفيده الاخر فيلام منه عين ما يلزم من الفصل والجنس
وبالا المجود

ع) ب غيده (لنايدة - ه) ب ومذا هو - ه) اولا واول فانه له - ه) ب ذ کان ۱۳۲۷ - ۱۱ ب دوران - ۱۳۰۳ ب، - ۱۳۰۳ ب اللفظ - عا ب بان ۱۳۰۰ - ۱۰ اغيد - ۱۳۰۳ - ۸ غيرا - قات الفعوسة المبدا الاول يمقل ذاته ويمقل ما يلزم ذاته وعقله لذاته من حيث أنه مجرد عن المادة لذاته وهو عاة المبدإ الثاني وهو المماول الاول فلزم وجوده من حيث أنه يمقل ذاته وساير الاهيا .

الماول الاول فلزم وجوده من حيث أنه يمقل ذاته وساير الاهيا .

المحين معاولة على نسق الوجود منه وتجرده لذاته عن المادة أمر سلي ولا مدر ولا نجم ولا هجر وكذا إلى غير نهاية فهذا السلب وإن بلغ ملا ملي لان المقل هو المجرد عن المادة وتجريده عن المادة "سلب المادة هي منه فلزم أن يكون عالما لتجرده عن المادة وعلايقها أذ المادة هي مدر كانت حجاباً عن التعقيد وأن المعقول إدائي المعسوس وعند مدر كا عند ارتفاع المجاب المعقول ادراك المقول وليس يختص ذلك ادتفاع المجاب المعقول ابادي تمالى بل كل عقبل ونفس إذا تجرد عن المادة عقبل بيما وادرك بقدار تجرده ثم ذات المقل الاول لا يجتجب عن ذات ابذاً وادرك بقدار تجرده ثم ذات المقل الاول لا يجتجب عن ذات ابذاً

| 1777 | こううじゅう | アントネ(ひまは - エーア) ウェー よ) ウ||Catalo

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 14

٥٢٦ بذاته غير اعتبار علمه بغيره واعتبار اضافة العقل الاول اليه عندا ٢٢٣ الملم والقدرة كجصبل فهو على خلاف وضع الاسامي الاضافية والوجوه العقلية ازمكم التكثير في الذات فنحن نسمي كل اعتبار • صفة وما سميتموه بالماني السلبية فعندنا القدم والوحدة بمثابتهما وما سميتموه من المعاني بالمعاني الإضافية فعندنا كونه خالقاً رزاقاً في خارج ومن المعلوم انا اذا قلنا يعلم ذاتء ويعلم غيره فليس علمسه بذاته علما بغيره من الوجسه الذي كان علما بذاته بل اعتبساد علمه غير اعتبار اضافية العقل الثاني اليه وإذا اختلفت الاعتبارات فان معنى القديم انه لا اول لوجوده ومعنى الواحد انه لا انقسام لذاته وبقي عندنا انا اثبتنا معاني من' كونه عالماً قادراً حياً فان رده الى ٠٠ السلبية غير ممكن حتى يقال معنى كونه عالماً انه غير جاهل فان غير بعابتهما فان معني الخالقية يتصور من الخلق والرازقية من الرزق فنفى الاولية بالضرورة يقتضى القدم ونفى الانقسام لا يقتضى العلم والقدرة فقد يخلو الشي. عن الجهل والعلم كالجماد فاذًا معنى العالمية "' والقادرية ليس معنى سلبياً وليس هو ايضاً معنى اضافياً فسان الاسم الجاهل عد يتصور ولا يكون عالمًا فهو اعم وحق يقال ان معنى الاضافي من المضاف يتلقى عمني انه يجصــل الفعل اولا حتى يسمى فاعلا وليس كذلك كونه عالماً قادرًا فان وجود المعلوم والمقدور من كونه قادراً انه غير عاجز فان غيرالعاجزقد يتصور ولا يكون قادراً

ع) بالمثارج
 م٢٧ - ١) ب ـ - ع) امن المناني - ع) ب رازقا - ع) الجبل ه) ايتنفي الوحدة واما نتي الجبل والمجز

حيث يعلم اللازم فقد تمسد الاعتبارات فتكثر المذات بتكثر الوجوه والاعتبارات على ما سنفرد مسئلة في العلم الازلي خاصة وتحقيق تعلقو بالمعلومات لكن المسني يجتص بمسئلتنا همنه الزام الوجوه والاعتبارات في الصفات التي ائتبموها وقولكم تجرده عن • المادة أمر سلبي اي هو مفارق ليس في مادة اصلالا لاشي. جرده عن

فنا من الملوم ان قولنا عالم يشمر بتبين المملوم وقولنا ليس في ١٢٣ مادة يشمر بنفي المادة عنه والمفهو مثان متفايران لفظاً ومعن فكيف مقال احدما هو الماني بعينه لعمري يصبح ان يقال احدهما سبب البيء وعقله ممن ان المادة اذا ارتفعة ارتفع الحجاب فادرك مورة المحسوس فيها كذلك اذا ارتفعة المادة يتبين الشيء المقول البيعن والعيل وإذا تبين المقول ارتفعت الملية الميا وكلا الوجهين صحيح أما ان يكون احدهما عين الماني على مأد هذه القاعدة نتكلم عليها بعد هذه المسئلة ان شاء الله تقال على الأيام اذا كن حيث هو وجود يمم الواجب والممكن فالذات القايم بالنفي يخص الواجب من امر وراء ذات هايم بلما الواجب والممكن فالذات القايم بالنبي يخص الواجب من امر وراء ذات هم يمم الواجب

٩) ب البيوما - ٣) ب وقولم - ع) ب ز لذاته - ٥٠٠٠ ب س
 ٩٧٩ - ١) ب وعلت - ٩) ب ارتفت الصداء وغلت - ٣) ب من البسن (كذا) تسن - ٤) ب ارتفع - ٥) ا محيما - ١) ب الاطلان

قات الصفائة الباري تعالى يعلم ذاته ويعلم ما يازم منه بعلمين ام بعلم واحد فان قلتم الملومان يستدعيان علمين فقد ناقضتم مسذهبكم وزريتم علينا وان قلتم بعلم واحد فيعلم الذات من حيث يعلم اللازم من ويعلم اللازم من حيث يعلم الذات فيجب ان تكون الذات لازما واللازم ذاتاً لانه انجا منه ما يلزم لعاسمه بذاته وهو من حيث ذاته يعلم اللازم فيوجد منه الذات كما يوجد منه اللازم فيوجد منه الذات كان يعلم الذات لا من يوجد منه اللازم كالالائم كالاليات كالته يعلم الذات لا من

۳۰۰۰۳) ب سـ - ۳۰ ب الدة - ۱۰۰۰۹ ب بعد « اكثر تائير اله - ۱۰ ب احسن - ۲۰ اوزدم - ۲۰ الذي

ناصة عليها اوردوا فصولاً سلبية على ان تطلع الطالب على نئس المطاوب ظن بعضهم ان السلوب تصلح ان تكون فصولاً ذاتية وذلك خطا بين ثم ارتكبوا على مقتضى ذلك ان جملوا وجوب الوجود الرا سلبياً وفصلوا به ذات واجب الوجود عن ساير الذوات يرم أن يكون فصلا الجبود المندي في مقابلة وجوب الوجود انه يلزم أن يكون فصلا الجباياً ويا ليت شعري كيف يتاكد الوجود انه السلب وكيف يضمن الوجود الإيجاب وكيف يكون سلب النير تاكيداً لذات الوجود الواجب وايجاب الذات لا يكون على النير تاكيداً لذات الوجود الأيماة كلما يتميز عن غيره فاغا يتميز باخص وصفه واخص وصف وابيل الدي، الدي،

قامد فبل هذا خبر ما عندنا في الوجود وعمومه وخصوصه وقسد لزم عليه ما لزم فا خبر ما عندكم حتى لا يلزم المحال الذي لزم عليه ما لزم فا خبر ما عندكم حتى لا يلزم المحال الذي لزم فننا ومد افهوص مهر هنره الولزامات المفهد والتقسيات الملزمة المسكلة ان نجمل الوجود من الاسماء المشتركة المحضة التي لا عموم ۲۷۴ من حيث معناها وانما اللفظ المجرد يشملها كلفظ العين فيطلق والمجود على الباري تمالى لا بالمنى الذي يطلق على ساير الموجودات

ساير الذوات فان لم يكن له " ما يخصه فليس له ما يعسه وان كان التخصيص وقع بالذات فهلا قلم وقع التخصيص بالوجود دون الوجوب وان وقع التخصيص بالردون امر فذلك الامر الذي خصص الوجوب وان وقع التخصيص بامردون امر فذلك الامر الذي خصص والارادة على ذلك وانتم ما " خالفتمونا في العلم والقدرة بل قاتم هو والارادة على ذلك وانتم ما " خالفتمونا في العلم والقدرة بل قاتم هو والدخصيص انما يقع بامر وصفة وبالجملة كل امر عام شعول الوجود والتخصيص انما يقع بامر خاص وجودي فيلزم هناك وجودي اذا تخصص فانما يتخصص بامر خاص وجودي فيلزم هناك التبيية من المدي عام وخاص وسوا كان العام جنساً والخاص فصلا

وسوا. لم يكن الامركذلك فامه فيل قد يتخصص الشيء بالفصول السلبية والسلب لا يوجب

اه لييي. في همذا خطأ وقع للمنطقيين منكم حيث ظنوا ان السلب يجوز ان يكون فصلاً ذاتياً

و المرهاد على استااد ذلك ان الفصل لا يستحقق ما لم يستحقق في « المفصول اشتراك ما في اعم وصف فيكون الفصل اعنى ما به تميز عن غيره من المشتركات اخص وصف الشي " والشي " أنما يستيز عن غيره باخص وصفه لا" ان يكون نفسه اخص وصفه " قبم يطلقه " على اخص وصفه لا" ان يكون نفسه اخص وصفه " فيما مناوه على بغن الفصول الذاتية بمبادات " فيما مناوه على بغن الفعوسة التعبير عن الفصول الذاتية بمبادات " "

وذلك كالوحدة والقدم والقيام بالذات وليس ثم خصوص وعموم ولا اشتراك ولا افتراق كذلك في كل صفة من صفاته يقع هذا الاشتراك

أكن اذا سلكم انتم هذه الطريقة افسد عليكم بأب التقسيم الاول

٧) ا - ٨) ب الرصف ... ... ١) اربا بطله - ٣) الإ

#### التاعلا العاشة

#### ني العلم الازني خامدً

وانه ازلي واحد متعلق مجميع المعلومات على التفصيل كلياتها سهمه وجزياتها وذهب جهم بن صفوان وهمشام بن الحكم الى اثبات علوم • حادثة للرب تمالى بعدد المعلومات التي تجددت وكلها لا في عل بعد الاتفاق على انه عالم لم يزل تما سيكون والعلم بما سيكون غير والعلم

وذهبُ قدماً الفلاسةُ الى انه عالم بذاته فقط ثم من ضرورة علمه بذاته يلزم منه الموجودات وهي غير معاومة عنده اي لا صورة لها ١٠ عنده على التفعيل والاجال

وزهب فوم منهم الى انه يعلم الكليات دون الجزيات ً وذهب قوم الى انه يعلم الكلي والجزى ً جيماً على وجه لا يتطوق الى علم تعالى نقص وقصور

۳۲۴ – ۱) راجع حکاب النحل من ۱۰ س ۱۱ – ۲۰ ب الجزویات – ۱) ب المزوی –

اما المردعى الجهيدُ هو أما تقول أو احسلات البادي لنفسه علماً

للوجود وبطل قول استاذكم' في انا' لانشك في اصل الوجود وانه ينقسم الى واجب' لذاته وواجب' لغيره فسان المشتركات في اللفظ المجرد لا تقبل التقسيم المدوي ولذلك لم يجز ان يقال ان عينا وانها تنقسم الى الحاسة الباصرة والى الشمس والى منبع الماء اذ هي مختلفة بالحقايق والمعاني والله المستجار سبحانه ما يكون لنا ان نقول فيسه .

۱۳۷۶ – ۱۰۰۰۱) ب ـ - ۲۰۰۰۹) ب ان وجودا - ۳۰ مسل سقط بعض کلیات ۶ - ۲۰ ما لیس بجق - ۱۰ مورد ۲۰۱۰ ب ـ

٠٠ جهلا بل الولم يكن العالم معلوم الكون في الاذل فصاد معلوم الكون ., علماً وايضاً فانه قد تجددله حكم بالاتفاق وهو كونه عالمـاً بوجود • او علم فلا يخلو ان يجسدث ذلك المتجسدد في ذاته او في محل او ا في ْ ذَاتِ مُولَ فِي ْ عَلِ وَلَا يَجُوزُ إِن يجدَثُهُ فِي ذَاتُهُ كُمَّا سَبقَ كان علمه أبا سيكون باقياً على تعلقه الأول فكان جسالا ولم يكن ذا علم من كونه عالماً فلذلك نتلقى ثجدد العلم من تجسدد كوئه عالماً من استحالة كونه عمــــلا للحوادث ولا مجوز ان يحدثه في محــل لان الصفة كما ان تحقق الحكم يستدعي تحقق الصفة السنم تلقيم كوئه سيكون ام لا فان لم يكن علماً با سيكون فاذا قد تجدد له حكم المني اذا قام بمحل رجع حكمه اليه فبقي انه يجدئه لا في عمل وان العالم وحصوله في الوقت الذي حصل وتجدد الحكم يستدعي تجسدد حتى لو قيل كان عالاً في الاذل بكون العالم كان عمالا وكان العلم في الوقت الذي حصل فلم يكن 'البارى عالماً بالكون' في الاذل ثم ٢٧٧ صار عالم الكون في الوقت المحصل فدل ذلك على تجدد العلم بل العلم بإن سيقدم غير والعلم بقسدومه غير ويجد الانسان تقرقسة الازل بما سيكون من العالم فاذا وجد العالم هل بقي علمه علماً بمــا قال هشام فقد' قام الدليل على ان الباري سبحانه وتعالى عالم في فال ولا نشك بأن علمنا بأن سيقدم زيد غدًا ليس علماً بقدومه

۱۳۷۰ – ۱۰ ب. – ۲۰۰۰ الماشة ب - ۲۰۰۰ ب علما – ۲۰۰۰ ب ز جودا – ۲۰۰۰ ا م ۱۳۷۳ – ۱۰۰۰ الحرف –

فاما ان يحدثه في ذاته او في عل او لا في ذاته ولا في عمل والحدوث في ذاته يوجب التغيير والحسدوث في عمل يوجب وصف المحسل به والحدوث لا في عمل يوجب نفي الاختصاص بالبادي تمالى وبمثل هذا

برد" على المتتزلة في اثبات ارادات لا في عل برهاد، افر شول لو قدر معني من المساني لا في عمل كان قساياً • بذاته غير عتاج الى عمل يقوم به ففي احتياج العلم الى عمل أما ان يكون معنى يرجم الى ذات كونه علماً فيجب ان يكون كل علم غير ان يكون فعلا لفاعل فوجب أن يكون فعل الفاعل يوجب أن يكون فعل الفاعل لا يوجب ان ينتسب اليه المفعول باخص وصفه المذاتي بل اتما ينتسب لا يوجب ان ينتسب اليه المفعول باخص وصفه المذاتي بل اتما ان يضاف لا يوجم المدية حتى يصدر عالماً فيحار وايضاً فان فعل الفاعل لا يوجم المدية حتى يصدر عالماً فيحوار وايضاً فان فعل الماستحيل لا يوم أ فان القدرة انما تتعلق بما يمكن وجوده وهذا من المستحيل • يوم المحتياج الى عل في حق الجوهر لا يجوز ان يثبت بالقدرة كا في الحياج الى المحيل في حق المرض لا يجوز ان يثبت بالقدرة كا المحيل في حق الموض لا يجوز ان يثبت بالقدرة كا يمكن لا يكون مقدوراً وما ليس بقدور يستحيل ومه بالقدرة وما ليس عتدور يستحيل

ع) المسعيع في المامش ب سـ – ه...ه) ب سـ – ه) ب يرد عهم – ه...ه) ب سـ – م...ه) ب وهو فعل الغاعل – س) ب فيجب سـ ع) ب موجبا لنفى – ه) ب ز به فهو – ه) ب ولا العرض – م) ب زكما ان اثبات الاحتياج الى المحل في حق الجوهر لا يجوز ان يثبت بالقدرة وما ليس ...

٠٠ الحكون الا ان من ضرورة العلم بالوجود في وقت الوجود العلم . و كونها معلومة ليس الا" تعلق العلم بعا وذلك لا يختلف وكذلك وقدومه إذا سبق له العلم بقدومه في الوقت المين وقد حصل ما علم يتبع الملوم على ما هو به من غير ان يكتسب منه صفة ولا يكسبه تملقات جميع الصفات الازلية فلا نقول يتجدد عليها حال بتجدد ٢٧٨ صفة والملومات وان اختلفت وتعسددت فقد تشاركت في كونهسا واحد فان ذلك محال بل يعلم العدم في وقت العدم ويعلم الوجود في وقت الوجود والعلم بأن سيكون هو بعيب علم بألكون في وقت بالعدم قبل الوجود ويعبر عنه بانه علم بان سيكون وعلم ما حصل اذلو قدرنا انه لم يتجدد ل م علم ولم تتجدد ك غفلة وجهل استحال ان يقال لم يعلم قدومه بل يجب ان يقال تنجز ما كان متوقعاً وتحقق ماكان مقدرًا وحصل ماكان معلوماً الازمنة لا يتغير علمه بتجدد الملومات فان العلم من حقيقتمه ان حالُّ المُتعلق فلا نقول الله تمالى يعلم العدم والوجود معماً في وقت صادق او غيره وقدرناً بقاء هذا العلم على مسندهب من يعتقد جواز البقا عليه ثم قدم زيد ولم يحدث له علم بقدومه لم يفتقر الى علم أخر والذبي بومنع الحق في ذلك هو اثاكو علسنسا قدوم زيد غداً بجبراً وقولهم ان الانسان يجد تفرقة بين حالتيه قبل قدومه وحال

۰٬٬۰۰۰ ) ب ل ۱۸۷۷ – ۱۱ ب ـ – ۲۰ ب بالند – ۲۰ ب بالمر – ۲۰ ب وقدر – ۱۳۰۵ – ۲۰ ب عالت –

ضرورية بين حالتي علميه وهذه التفرقة راجعة الى تجدد علم في حال القدوم ولم تهكن أ قبل ذلك

٧٧٧ وللعشكلعين في جواب شبهة هشام وجهم طرق وللف لاسفة طرق علَ وانها في ذواتها مختصة من له احكامها فصحيح الا انا بضرورة ولا وجه لتجسد المعني في الازلي القديم ولا في الجسم الحسادث التقسيم التزمنا كونه لا في نحل اذ لا وجه لـنفي التفرقة بين الحالتين فبالضرورة قلنا هو معني لا في "محل له ولا ينجا به ٌ نحو الجوهر من كل وجه حتى يقال هو قسايم بالنفس ومتحيز او قابل للمرض وانمس يختص حكمه بالفاعل لان الفاعل هو الذي اوجده علماً لنفسه فصار علماً به ولان البادي تعالى لا في محل والعلم لا في محل فاختصاص .. ما لا محل له بما لا محل له اولى من اختصاص بما له مكان ومحر ايضاً' قال الشيخ ٰ ابو الحسن الاشعري رضي الله عنـــه ٰ على طريقتـه لاً يتجدد لله تمالي حكم ولا يتعاقب عليه حال ولا تتجدد له صفة بل هو تمالي متصف بعلم واحد قديم' متملق بما لم يزل ولا يزال وهو .. محيط بجميع المعلومات على تفاصيلها من غير تجدد وجسه العلم او تجدد تعلق او تجدد عمال له لقدمه والقدم لا يتنير ولا يتجدد له حال واضافة السلم الازلي الى الكاينات فالايزال كاضافة الوجود الازلي ۲) → ( ال - ۱۳) → بان - ۱۰ عال - ۱۰ → کلیم - ۱۰ ← ۱۰ الى الكايناتُ الحاصلة في الاوقات المختلفة وكا لا تنير ذات بتغير ۱۲۷۷ - ۱۰ ب. - ۱۰ ب ز پیوز آن – ۱۰ ب ز الموادث واما فولكم ان العلم من جلة المعاني وهي لذواتهما عتاجة الى

ونسبة ذاته او وجه عالميته الى الملوم الذي مسيكون كنسبته الى الملوم الكاين الموجود والعالم منا بما ميكون عالم على تقدير الوجود وبما هو كاين عسالم على تحقيق الوجود فالملومسات بملم واحد جانر تقسديراً او تحقيقاً وعندهم عجوز تقدير بقسا العلم وبجوز تملق العلم الواحد بملومين ولا استحالة فيه شاهداً وغبايباً ثم ان بعضهم يقول يرجع الاختلاف في الحالتين الى التملق لا الم المتعلق في الحلق قال الاشعري ان الاختلاف في الحالتين الى مالتيلق لا المتعلق والتعلق

وقد مال ابر الحسن البصري الى مذهب هشام بعض الميسل حق ١٠ قضى بتجدد احوال الباري تمالى عند تجدد الكاينات مع انه من نفاة الاحوال غير انه جمل وجوه التعلقات " احواكر اضافية للذات المالمية وهو في جميع مقالاته ينهج مناهج الفلاسفة ويرد على شيوخه من المعتزلة بتصفح إداتهم ردًا شنيماً

وفات انفعوسفه على طريقهم واجب الوجود ليس مجوز ان يعقل • الاشياء من الاشياء والا فذاته اما متقومة بما يمقل او عارض لها ان يمقل وذلك محال بل كما انه مبدأ كل موجود فيمقل من ذاته ما هو مبدأ له وهو مبدأ الموجودات التامة باعيانها والموجودات الكاينة الفاسدة بإنواعها واشخاصها ولا مجوزان يكون عاقلا لهذه التغيرات

۸۸ – ۱) ب والمام – ۳) ب با – ۳، ب وعندنا – ۲۵ از اذا –
 ۱۰ ب الته ، – ۱، ب لذات
 ۱۸۲ – ۱، في حكتابه المل والنجل زعم ان م من الالميان لابن سينا راجع
 من ۱۲۷ س ۱۲ س ۳) از هو – ۳، مثل للموجودات – ۲۰ ب ومثل ز اولا
 (د) بتوسط ذلك اشتخاصها (ب باشجامها) – ۱۱ المن المتدرات –

قدومه فتلك التفرقة ترجع الى تجدد العلم فليس ذلك على الاطملاق بل يدجع في حق المخلوقين الى احساس وادراك لم يكن وكمان وفي حق الحالوقين الى احساس وادراك لم يكن بر الملومات بالنسبة الى علمه تدالى على وتيرة واحدة وقال همذا الملم المتجدد يحصل عندكم قبل الوجود المتجدد بلحظة فاذا تقدمه وبالمطل المنطة كان ايضاً علماً بما سيكون لا علماً بالكاين فهو والعلم الازلي باسيكون سوا، وإذا جاز تقدمه جاز قدمه

مم المزم عبرم المزام لا مجمع لهم عد وهو ان هاده العلوم المتجددة هل همي معلومة قبل كونها موجودة ام ليس يتعلق العلم بها فانكات معلومة افبطم الازلي وعالميته ام بعلوم اخر سبقتها قبل وجودها فانكات معلومة افبطم الازلي وعالميته ام بعلوم اخر سبقتها قبل وجودها فان كان الاول فجوابنا عن الكاينات في كونها معلومة ويودي الى الاتسلسل وقد الزم اصحاب الارادات الحادثة لا في محل على قاعدة هشام وجهم فان الارادة وان كانت لا تراد فعي بخلاف مهم العلم لان العلم يعلم فيلزم القول بالتسلسل وهذا الالزام قسطة محل الحوادث الكرامية في مسئلة محل الحوادث

ب علم وحال السام بل
 ۱ ب ا بين – ۱۰ ب المرجود – ۱۰ ب وعلم الاذل – ۱۰ ب السيل – ۱۰ ب ذلك ۱۰ ب ساس ) ب قان

المعلوم بل يغيره ولا يتعلق بامر معين من حيث هو معين شخصي حق لو ذال الشخص ذال العلم يوجوده وهمذا كن عرف ان القمر اذا اجتمع مع الذنب في برج كذا وكانت الشمس في برج مقابل" وقع مم الكسوف" فيلمه هذا قبل وجود الكسوف" وبعده وفي حال ما الكسوف" فيلمده علم الميل معلوماً له على مندرج تحت الكلي على سببل التضمن فيصير الكلل معلوماً له على هذا الطريق فن قال منهم انه لا يمقل الا ذاته سهم الدون الجزيات الاذام ما يصدر عنه ومن قال منهم انه يمقل الكليات دون الجزيات اراد ما عقله ورزأه ومن قال منهم انه يمقل الكليات والجزيات اداد ما عقله مقصوداً اي مبدا وما يصدر عنه الا ان ذلك على وجه فهذا كلام مقصوداً اي مبدا وما يصدر عنه الا ان ذلك على وجه فهذا كلام مثاً القوم وغن نتكلم على ذلك بالاعتراض وبتصفح على كل مسئلةً مذا اللاسته

فنول او ّد اطلاق لفظ العقل والعاقل غير مصطلح عليه ٔ عندنا • و فنفير لفظ العقل الى العلم ونطلق "لفظ العالم ببل العاقب اذ ورد السمع بكون البادي تعالى عالماً ولم يرد بكونه عاقبكاً فنطالبكم بالدليل على كون البادي تعالى عالماً فبا عرفتم ذلك والدليل ما ارشدكم اليه والبرهمان لم يقم عليه فان المتكلم يستسدل بجصول

(4) → 近山土 (1) → 中山で、 (1) → 大小・ (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1) → (1

مع تنيرها حق يكون تارة يعقل منها انها موجودة غير معدومة وتادة ميليها معدومة غير موجودة ولكل واحد من الامرين صورة عقلية على حلة ولا واحد من المارين صورة عقلية على حلة ولا واحد من المارين صورة عقلية على حلة ولا واحد من العدية فيكون واجب الوجود متغير الذات بل هو أغا يعقل كل شيء على غو كلي فطي لا نظالي ومع ذلك لا يعزب عنه شيء شخصي ولا ييزب غنه و الموجود عقبل الوجودات وما يتاد منا" ولا شيء من الاشياء يوجد عقبل اوايل تعادي الى ان يوجد منها الامور الجزية فلكون الاسباب بمادرها المودات فيكون مدركاً الامور الجزية من حيث هي كلية اعتى من حيث لها صفات أوايل من حيث لها صفات أواجول تستعد بها لان تكون كلية أعن ونظام الخير والوجود في الكل منه ونفس مدركة الكل سبب ونظام الخير والوجود في الكل منه ونفس مدركة الكل سبب ونجود الكل مية ولا يتغير بتغير بتغير

اللال ... - ۲...٧) اللال ... - ٨) اللال يقرب وهو فلطة - ٨) مورة علا " - ١٠ الله ... - ١٠ المؤوية - ٢٨ - ١٠ ب المؤوية - ٢٨ ب المؤوية - ١٠ ب المؤوية - ٢٠ ب المؤوية - ٢٠

(۱۰۰۰) ب مانظر اللل ص ۲۷۳ س دا
 (۱۰۰۰) لز فهو عقل بذاته هو ان كل ماهية - م) الماناية - م) ب لز اذ لو كان يحتاج الى هية وموردة غير السورة المرتسمة لتسلسل - ع) افى الحامش على ما تقدم - ه) ب التمثل
 (۱۰۰۰) ل فى الحامش على ابديته - م) ب م - م) ب ابديت - مراسمة

الاحكام والاتقان في الافعال على كون الصائم عالمًا وانتم ما سلكتم هذه الطريقة ولا استقام ذلك على قاعدتكم فان العلم عندكم لم يتعلق بالجزيات او تعلق على وجه كلي فهو اذًا متعلق بالكليات والاحكام بمه انما يثبت في الجزيات المحسوسة اما الكليات المقولة فهي مقدرة في الذهن في فيه الاحكام ليس بمطوم على الوجه الذي يقتضيه الاحكام و

فاموا طريقنا في ذلك انما هو برى من المادة وعلايقها فنير محتجب عن ذاته لان الحجاب هو المادة والمقدس عن المادة هو عالم لنفسه بنفسه اذ لاحجاب قبل هذه معادرة على المطلوب الاول فان معنى قولكم غير محتجب عن ذاته اي هو عالم بذاته والكلام فيه كالكلام في الاول وتقريره أغا هو يرى من المادة فهو عالم فلم قاتم أغا هو يرى عن المادة عالم ونفي المادة كيف يناسب العالمية والعلم هذا كن نفى التناهي والانقسام والاين والكيف عنه لميل يقتضي أن يكون عالماً وأفنى الجسمية والهيولايية عنه ليس يقتضي أن يحون عالماً ولم غيد لعامتكم أبرهاناً على ثبوت كونه عالماً بالمهومات سوا التجرد عن المادة وعلايقها وليس ذلك حداً اوسط في برهان الم

قال ابو على به سبنا البرهان على ان كل مجرَّد عن المادة فهو عقل ١٠٠ ١٨٢ - ١١ ب زند اسكام فيها ولا انتان - ١٠ ب احكاما - ١٠ ب

( sto - 1) - techon

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 15

ثم تقول اذا كان عقله وعلمه علماً فعلياً لا انفعاليا وانما يلزم منه • ما يلزم لعلمه بذاته فيجب ان يكون كل معلوم مفعوكلا لمسة وهو معلوم لعلمه فانظروا اي شيءً يلزم من ذلك قال ابه سبنا انه تعالى عالم بالاشياء لا من الاشياء بل الاشياء منه قبل مد فاذًا بطل تقريرك الثاني ان العقل لا معنى له الا ارتسام ۲۸۸ «ماهية جاهية فيلا قلت العقل رسم ماهية في ماهية او هملا قسمة الامر فقلت من العقول ما يرتسم ومن العقول ما يرسم ومنها ما لا يرسم وليس بارتسام وعقله لذاته يسم ولا يرتسم وطيل المقل المقل المقل والنفس له ارتسام وليس برسم فمقولنا مثلا تصورات وعقل المقال المقارئات تصويرات وتصورات وعقل الباري تماكى لماداته ليس بيصور ولا تصوير وعقله للعقب الاول

قال ابه مينا الرب تعالى عسالم بالموجودات ولكن علمه بها علم لزومي عن علمه بذاته غير مفصل للصور فائه يعلم ذاته وانما يعلم ذاته كما هو عليه وهو ائه ' مبدا للموجودات كلها باسرها فيسدخل علمه ۱۱ کان -- ۱۰ ب ایش ۱۲۸۸ - ۱۱ ب - ۲۰ ایدرسم - ۲۰ ب المقل

راما امتشهارك بالقوة العاقلة منا فانما ينفعك مع من لا ينازعك في ان العقل هل ميقل بذاته ذات ه وان عقل افبعقل غير ذاته ام بعقل هو ذاته اما من نازعك في اثبات كونه عقلا وعاقلا اي علماً وعالماً فلا ينفعه هذا الاستشهاد

واما أقباس مو نه عاقد من كونه معقو كم فهو من امحل و المطاوبات وهو كن قال لا يتنع عليه ان يعلم فلا يتنع عليه أن يسلم والعرض في ذاته متنع ان يعقل ويعلم عند القوم فكيف يصح القياس وهب انه يعلم فلم ينبغي ان يعلم ثم أخذ ما يجب مما لا يتنع اينايا بدا القياسات واعمل المحالات فان سلمنا لكم كونه تعالى الذي هو مبدا كما موجود افيتعلى علمه بذاته ثم يعام بذاته مو مبدا الملم يماو ماته على النسي الذي حصل أم يتعلق علمه بذاته ويتعلى اذ لا مورة عنده غير ذاته ولا ارتسام المقله الا يعلم الأذاته ويلام على الموات ويلام على الأول ان يقال لا يعلم الاذاته عند كم مقارنة ماهية الهية والقارنة هو ارتسام ماهية عاهية فعلى هذا التفسير لم يقترن بوجوده غير وجوده ولا ارتسم في عقليته غير عقليته وساير اللوازم كم هي مفارقة لذاته يجب ان يكون معقوليتها مفارقة لذاته لمقولية خوارقة لذاته عبي التحول مقوليتها مفارقة المقولية فلا تقله لذاته

ا با بذائه ۱ ای با او ۱ ۲۰۰۰ ب ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ وتولکم انه پیثل من

VAY - 1) | e|kc=1

والذات لا يتأثر ولا يتكثر باللوازم والسلوب حتى يقال معنى كونه •، عالمًا' انسه لا يَنْفَقَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَكَلِ فِي ٱلسَّمَاءُ من غير ٠٠ ومن حيث انه ذات لاسلبياً ولا اضافياً فقد تعددت اعتبارات ثلاثة • فيا عجبا من اطلاق ً الذات والعلم بالذات ً والمبـــدا للموجودات يكون انه من حيث انه مبدا اضافيًا أومن حيث السه علم سلبيًا الا مفصلا فانه معنى يتعلق بالمطوم على ما هو به فهو مفصل بالنسبة وعلماً يجب ان يكون امرًا اضافيًا \* وان كان ثم اعتبار واعتبار حتى الى معلومه وقولك انه يعلم ذاته كما هو عليه وهو مبدا للموجودات فان كائت هذه الثلاثة الاعتبارات عبارة عن معبر واحد حتى يقال على نسق واحد حتى لا يكون منه مما هو بالقصد الاول وهو العلم بالملزوم ولا" منه ما هو بالقصد الثاني وهو العلم باللازم ان كان العلم ١٩٧ تتغير ذات العالم بالمعاوم كما لم تشكش ذاته بشكش اللوازم واما التعييز لزومية لعلمه بذاته فما المتصور بتلك العلوم وما حلها وكيف تتعلق هي بالملومات وما معني انها غير مفصلة للصور والعلم لا يكون قط ذاته علمه وعلمه هو مبدإيته وكونه مبدا امر اضافي فكونه ذاتاً فذاته ثال ثلاثة ونقول ما المانع من تعلق العلم الازليِّ بالمعلومات في عقولنا انما هو بحسب امكان الجهل والغفلسة والنسيان والا فلو ان ينسب اليه بعض الملومات بالذات والبعض بالعرض من غير ان

-- •) بعلما -- ١١٩ حالية على قولكم -- ٧) ب الاول -- ٨) اعته --. ۱۹۰۰ - اللال - ۱۹۰۰ اللال - ۱۹۰۰ اللال - ۱۹۰۰ ب 187 - 0 - 65-13 -

٢٨٩ على نفس العلم بالملزوم ولا فيمه كثرة مترتبة فترتب حسب ترتيب . ٢٩ الاول ذاتياً والثاني علماً لزومياً افتعني بالعلوم اللزومية معلومات له في ذاته حتى يلزم منه كثرة فان العلم بلوازم الشي. اذا لم يكن متجهاً العلم تفصيل لصور الاشياء التي تنتقش في نفوسنـــا حين اخــــــــنا في • الجواب ثم ياتي التفصيل مع الاخـــــــــا في الجواب مرتبا وليس ذلـــك بالموجودات تحت علمه بذاته من غير ان تترتب للموجودات صودة نحو تلك اللوازم قصدا بل حاصلًا من العلم بلزومها فلا يتكون زايدا تلك اللوازم ونحن نجد من انفسنا مثل هذا العلم بالاشياء الكثيرة من غير ان يتمايز لهما صورة في ذاتها وهو انا اذا سئلنا عن مسئلة لكون قد علمناها وانقناها لكنا في تلك الحالة معرضون عنها فم السؤال عنها نجد من انفسنا النفاتآ الى جوابها ويقينآ لنا بحصول ذلك العلم المشتمل على جميع الجواب من غير ان يكون في ذلك وانما يتيقن المعلوم لا المبصول واما علم العقل الاول بالبسادي تعالى زايدًا لا حالة على نفس العالم فتحصل فيه كثرة بسبب هذا العلم استعدادا بجتا ويقينا بالاستعداد بل يقينا بحصول العلم لا بالاستعداد فلا يكون لازماً لعلمه بذاته فان مبداء قبل ذاته لا لازماً عنه فلا يكون العلم با هو قبل ذاته لازماً من نفس علمه بناته فيكون .. علماً اخر على حدة والمعلوم ليس نفس العالم ولا لازماً منه فيكون بعلم واحد على طريق اللزوم فذلك صحيح او تعني بذلك علوماً اخر ٣٠ فلت فرقت فرقاً بين علمه بذاته وبين علمه بالاشياء حق سميت

١٨٨ - د) ب الاخر - ٢٠ ) بعد - ١٠ ) ب

واما مه قال منهم انه " جلم الامور على دم مكل لا بطرق البه النفر و فقول كل موجود شخصي في هذا العالم يستدعي كلياً خاصاً بذلك الشخص فان كلية الشخص الانساني وهو كونه انساناً ليس بكون كلية يخص حيوان اخر بل الكليات تشكث بحسب تكثر ١٨٢٤ الشخصيات فاذاكان لا يعلم الشخص الامن نحو كليته حتى لا يتغير ٢٠٢٤ العلم بالكلية ويتغير العلم بالجزية فيلزم ان يتكثر العلم بكليته كما

۱۳۹۳ - ۱) ب، - ۲۰) ب احداما من - ۲۰) ب عن - ۲۰ اسـ - ۱۹۹۳ - ۲۰) ب زتمالۍ - ۲۰) الطم

٢٨٧ شيء من الكلي والجزئي والذاتي والعرضي وإذا فرقتم بين قسم وقسم ١٠ قدرنا علماً لم يطر عليه ضده البتة لم يخف عليه شي البتة ولعلمنا والاكتساب والمجاهسة وكالها بأن لا يتعذر علينا شيء وتطلق والعطف منا بجسب المبدا هو انجصار القلب على حال المعطوف عليه مبادٍ وكالات فباديها النظر والاستدلال والتفكير والتدبير وكاله الكمال لا بحس البداكا أن مبدأ أفعالنا المعالجية والمزاولة القدرة على الباري تمالى بحسب الكال لا بحسب المداوكا أن العفو وبحسب الكمال هو الانعام والملاحظة والاكرام والملاطفة فاذا كمان فقد حكمة بتعدد الاعتبار وتكثر الجهات والاثار ومن قال ان علا فيكون علماً اخر على حدة يتوجه على مساق كلامه ان كل من علم شيئاً من حاجته وافتقاره لا يلزمه العلم بالحتاج اليه لان الحتاج ١٠ اليه قبل ذاته وقبل حاجة كاته بل انما يعلم مبطم اخر وليس الامر وهو انه اعتقد ان المعلول الاول لزم وجوده من علم العلة الاولى بد المعلول الاول بالاول لا يسكون لازماً لعلمه بذاته لان مبدا المعاول او بالملم لزوم المعلوم من المعلوم وانما وقع له هذا الغلط من غلط اخر انه لا يخفي علينا المنظور فيه وانما يطلق العلم على الباري تعائى بحسب الاول قبل ذاته فلا يكون العلم عا هو قبل ذاته لازماً لعلمه بذات، كذلك بل العلم ربما يلزم من ' العلم ولا يسستدعي لزوم |العلم من العا

184 - 1) in - 1) | ration -

٣) ب بطرا ( واضطرب امر طرو وطرأ ببن اصحاب التواميس ) - س) ب د ٩) رافانا - ه...ه) ب الان لانه

ان العلم ذماني يتغير بتغير الموادث ومن تحقق ان العلم من حيث هو علم لا يستدعي زمانا بل هو في نفسه تبين وانكشاف وذلك أ اذا كان صفة للحادث واحاطة وادراكا اذاكان صفة للقديم فهو مع وحدته محيط بكل الاشياء ومع احاطته واحدومن تحقق كونه

فالبرهاد، على ادر علمه شيء والمدانه لو كان كثيرا لم يخل اما ان يتعدد بتعدد المعلومات كلها والمعلومات من حيث ان لها صلاحية المعلومية من الواجية والمياتو والميتحيل لا تتناهي على التقدير فيلزم ان تكون العلوم المتعلقة بها لا تتناهي على التحقيق وقد قام الديل ۱۹۷ ان تكون العلوم المتعلقة بها لا تتناهي على التحقيق وقد قام الديل ۱۹۷ حصره الوجود فو متناه بالفرورة واما ان يتعدد بمستحيل وانما فيستدي خصصا خاصاً والقديم لا خصص فاذا علمه معلده فعلمه وحملة وامد لا يتناهي فعلمه وحملة وامد لا يتناهي ولايفرض اختصار نقص وقصور من حيث انه لا يختص الا لا يتعلم الملاحلة بهم واحد ما من علم يفرض الا ويصح تعلق بجمع واحد منابه ثم لا يثبت لنا العلم بالملوم الا مروديا او كسبياً بعم واحد منابه ثم لا يثبت لنا العلم فهو عالم بالملوم اذ يستحيل كان عالماً به واذا وجب كونه عالماً بالعلم فهو عالم بالملوم اذ يستحيل

m) ウ に と ・ m) 1 lino minden place place

يسكثر بشخصيته وان اجتمعت الكليات كلها في كل واحد فيلزم ان لا يكون المعلوم الا ذلك الكلي الواحد ثم ذلك الكلي الواحد ثم الكلي الواحد ثم ذلك الكلي الواحد ثم ذلك في وجوده فيكون العلم به لازماً للعلم بذاته فهو رجوع الى منص مذهبه الا اطلاق لفظ الكلية وهي معلومة إزوماً كالكانت الجزيات معلومة إزوماً قل يستفد من هذه الزيادة شيشاً ومن عرف مبادي الموجودات عرف ما يتادى منها وما يحصل بها نظرا من العلة الى الملازم وبين البابين بون عظيم بعيد

وما ممثل ذلك العلم اعني اذا كان كذا يكون حمو دليل عليه فان من والمعروطاً وهي قضية شرطية فلا يكون علمه علما عشروطاً وهي قضية شرطية فلا يكون علمه علما عققاً حتى يقول ممان الأمر كذا فهو كذا فعار الامر جزئاً بعد ما كان كلياً ويتعالى علم الباري تعالى عن القضايا الشرطية بل علمه اعلى من ان يكون كليا او جزئياً او متفيراً بتغير الزمان او متكثراً بتكثرو، يكون كليا الوجزئياً ومتفيراً بتغير القوم تشبيهاً وكيف صاداً تحقيق المعلومات انظرواً كيف عاد تنزيه القوم تشبيهاً وكيف صاداً تحقيق القوم قويهاً

فال الصغائرً ان الاشكال في هذه المسئلة على جميع المسادهب من جهة انهم تصوروا تعلق العلم بالمعلوم على وجه يتطرق اليه الزمان الماضي والمستقبل والحال حتى يقال علم ويعلم وهو عالم وسيعلم فظنوا ..

۱۹۹۰ - ۱) ب انظر - ۲) ب ظهر -

قات الهنافية لسنا نعي بالتعلقات علايق حسية ولا خبايل خيالية ولا ينفى التناهيء، المعلومات اعدادا من المعلومات عربيل خيالي خير متناهية ولا ينفى التناهي من المعلومات عدادا من المعلومات غير متناهية ولا ينفى عليا على وجه لا يستحيل فيمبر عن تلك الصلاحية لدرك المدرك عليها على وجه لا يستحيل فيمبر عن تلك الصلاحية غو ألدرك باليتات على التقدير عبر مستحالة والقدرة الازلية صفة متهية فالتعلقات غير متناهية فالتعلقات غير متناهية عليها على وجه الجواز دون الاستحالة فالمن بالمرض حيية لايجاد ما يعرض عليها على وجه الجواز دون الاستحالة فالمن بالموض جهة الامكان وتسيين الاحادعلى البدل والمن بالمودض عليه جهة ههه المدحية على المعيول عند القوم لا تتناهى على البدل وانها فايضة على المعوول التعاقبة على المعيول عند القوم لا تتناهى على البدل وانها فايضة على المتعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول البدل وانها فايضة على المتعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول عند التعاقبة على المعيول عند المعيول البدل وانها فايضة على المعيول ال

ان يعلم العلم ولا يعلم المعلوم فلزم ان يكون العلم القديم متعلقاً بكل معلوم وانما اقتصر العلم الممادث على بعض المماو مسات لجواز طريان الضد عليه والا فالعلم من حيث هو علم لم يتنع عليه التعلق بكل معلوم وكذلك كل صفة قدية فإن متعلقاتها لا تتناهى فقد واشاروا بذلك الى التقديرات الجايزة في حق كل معلوم لا تتناهى ووت من الاوقات وحين من الاحيان الا ويجوز وقوع الحادثة في معلوم اذ ما من عرض الاوبدل وكذلك ما من عرض الاوبوز اختصاصه بكل جوهر على البدل

قال المعترض تلقيم وحدة العام الازلي من استحالة علوم غير .. متناهية ' يجصرها الوجود ومن ان الاختصاص ' بمدد خصوص ' ثم ارتكبم مثله في العلم الواحد حيث قاتم انه واحد متعلق علومات لا تتناهى فقد اثبم له تعلقات حقيقية او تقديرية لا تتناهى وما حصره الوجود كيف يشتمل على تعلقات غير متناهية فان قاتم انها على التقدير فكيف يتصور في حق القديم .. حيره الوجود كيف يشتمل على التحقيق الموجود فالتحقيق للمتعلق المحانه وان قاتم انها على التحقيق الموجود فالتناهي بمدد خصصاً كالتناهي بالواحد فان اوجب اختصاص العدد خصصاً كذلك يستدعي اختصاص الوحدة مخصصاً وهو كما ان كثرة فع "كذلك يستدعي اختصاص الوحدة مخصصاً وهو كما ان كثرة فع"

۱۹۹۸ — ۱۵ ب انه — ۱۹۱۷ الجيم — ۱۹۱۰ احالية — ۱۹۵۵ ب الملوم ولا ثبت — ۱۳۰۰ ب. – ۲۰ ب پورز — ۲۷ ب السحة ۱۹۹۹ — ۱۶ ب العبورة —

۱) ب ز (انول
 ۱) ب ز (۱۰۰۰) ب س س ۱۹) مل مقطت کلیة مثل « تعبیر » ۶ انظر می ۱۳۹۹
 ۲۹۷ س ۱۸ س ۱۹ ب ز الاستامی س ۱۹ ب التملی س ۱۹ س ۱۹ س ۱۹

الحقايق والخصايص في صفة واحدة ام في ذات واحدة فتاك الطامة الكبرى على المتكلمين حتى فر القاضي ابو بكر الباقلاني رضي الله عنه منها الى السمع وقد استعاذ بماذ والنجا الى ملاذ والله الموفق أ

تشترك كاما في جهة الامكان المحتاج الى من يخرجه من وجه الامكان الى عيز الوجود فوجوه ' المكنات كلها الى القديم وهو صلاحية العلم نحو الادراك ويوجدها ويخترعها بوجسه وهو ، اجدر والحادث بالقبول اولى ثم جهات الامكان لا تشناهي وهمي الهيولى من واهب الصور أوذات واهب الصور واحدة الاانها على الامكان على القدرة كتهي الهيولي لقبول الصور وصلاحية الصفة له غو الادراك والايجاد كصلاحية الواهب لفيض الصورة ثم الواهب واحد ومع وحدته على كال يفيض منه صور ً لا تتناهي . على البدل فذات الواهب واحدة ولكنه في حكم ما لا يتناهى واالصورة لا تتناهي ولكنها في حكم الواحد ثم ما حصره الوجود فهو متناه وما قسدره المقدر غير متناه فان التقسدير تعبير عن الصلاحتين اونباعن الاستمدادين واستمال افظ الصلاحية في جانب القديم توسع وفي جانب الحادث حقيقة فأن القديم بالأعطاء . و صلاحية القدرة نحو الايجاد وتخصصها بمثل دون مشسل بوجسه وهمو بوجه وهو صلاحية الكلام نحو الأمر والنهي أثم هل تشترك هذه صفةلها صلاحية الفيض حتى ما يتهيا الهيولى لقبول الصورة فتعرض صلاحية الارادة نحو التخصيص ويتصرف فيها بتكليف وتمويف

ا ب فراعرف - س) ب اعلم

٣) با الواهب الصور - سمين، سما ب سما ب نحو قمع - ها ب صورا ١) المسكنات - ٧) ب...ما - ها ب اله - ١٩) ب حيز - ١٠) ب فوجه به المسكنات - ١٠) ب زولا نعني جذه الصلاحية التوة الاستعدادية التي تصورها الفيالسوف به المادة والميول بل نعني بها (كال في كل مفة على ما تقوى (٢) عليه من النمل في المادة والميول بل نعني بها (كال في كل مفة على ما تقوى (٢) عليه من النمل

- 111

. ، من نفسه وبالجملة الاحساس حاصل ورده الى العلم بالفعل باطل فان • منها انما يبتني على احساس الانسان من نفسه وكما يجس الانسان من وربما يريد فعل الغير من غير ميل النفس والتوقان الميه وكذلك يريد نفسه الى فعل الغير سمي ذلك الميلان ارادة والا فليست هي جنساً نفسه علمه بالثي. وقدرته عليه يحس من نفسه قصده اليسه وعزمه عليه ثم قد يفعله على موجب ارادته وقد لا يفعله على موجب ارادته فعل نفسه من غير ميل وشهوة كن يريد شرب الدواء على كراهية العلم تبين واحاطة فقط وهو يطابقُ المعلوم على ما به من غير تاثير في ٢٠٠٣ الملوم ولا تاثير منه وكذلك يتعلق بالقديم والحادث والقصد والارادة يقتضي ويخصص فيؤثر ويتسأثر ولذلك لا يتعلق الا بالتجدد والحادث فبطل مذهب الجاحظ معها انتفى السهو عن الفاعل وكان عالماً بما يفعله فهو مريد واذا مالت من الاغراض وهو ُ الاولى بالابتداء وهو الاهم بالرد عليا فيقال له اثبات المعاني والاغراض ثم التعييز بين حقيقة كل واحد

 واما الروعلى الكمبي والنظام بعد اعترافهما بكون الارادة جنساً ع) ا .. - ه) ب بين (كذا) - د... اب ـ - ٧) ب والمل - ٨) ب والقصد والدليل يطرد شاهدا وغايبا فان الاحكام والاتقبان لا دا على علم الفاعل شاهدا دل عليه غايبا والدليك العقلي لا ينتقض ولا من الاغراض في الشاهد أن نقول قام الدليل على أن الاختصاص ببعض الجائزات دون البعض في افعال العباد دليال على الارادة

## القاعلة الحادية عش

#### ني الارادة

٢٠١ الحقيقة وإن ورد الشرع بذلك فالمراد بكونه تعالى مريدا لافعاله انه مريدًا على الحقيقة الثانية في ان ارادته قديمة لا حادثة والثالئة ان الارادة الازلية متعلقة مجميع الكاينات خالقها ومنشئها وان وصف بكونه مريدا لافعال العباد فالمراد يذلك انه امر بها وان وصف بكونه مريدا في الازل فالمراد بذلك انه عالم . فذهب النظام والكمي الى ان الباري تعسائي غير موصوف بها على وهي تتشعب الى ثلاث مسايسل احدها في كون الباري تعالى اما الوولى فالكلام فيها مع النظام والكمبي والجاحظ والنجار

وزهب الجامظ الى انكار اصل الارادة شاهدًا وغايبًا وقمال وزهب النبار الى ان ممنى كونه مريسدا انه غير مغلوب ولا

1・1 一 こうになーとういまでした国気到のようとし

٥٠ والملم يتبع الواقع ولا يوقع والقدرة توقع المقدور ولا تخصص والإرادة ٠٠ من كل وجه فباطل لاثا لو فرضنا الاحاطة' بالفعل من كل وجه باخبار • علم فعلي فيوجد من حيث يعلم ويختار الافضل من حيث يعلم وان حادث متأخر وليس يلزم على ذلك ان يسمى عزماً فسان العزم توطين الاحكام والاتقان والارادة ما يحصل بها التخصيص والقدرة ما صادق او غيره من الطرق كان عجب ان يستغني عن الارادة وليس تخصص الواقع على حسب ما علم بما علم والصفة أزلية سابقة والمراد فهى سابقةعلى المراد ذاتا ووجودا ومقاونة كحال التجدد تعلقا وتخصيصا النفس بعد تردد ولو كان المريد للشيء متمنياً او مشتهياً او مايلًا يجصل بها الايجاد والقضايا مختلفة فالقتضيات اذا غير متحدة الامركذلك وتقسيمه القول أبان الارادة أما سأبقة واما مقارنة وقع به عن الادادة فيمود الكلام الى مذهب الفلاسفة إن علمه تمالي وجب ان تعطى كل صفة حظهاً من الحقيقة فالعلم ما يحصبل به احد العلمين مخصصاً دون الثاني فلنقدر مثل ذلك فيه حتى يكون احدهما موجدا والثاني غير موجد ويقع الاجتزا بإلعلم عن القدرة كما من حيث هو علم لا پختلف وان قدر اختلاف في العلم حتى يكون وا ما فوله اثبات الارادة في الشاهد لامتناع الاحاطة المالراد عه فيل لدقد عرفت على هذا" مذهب الصفاتية ان الارادة ازلية

التخصيص والفضايا مختلفة التخصيص والفضايا مختلفة المنافعيد والفضايا مختلفة (۱۰۰۰ ب ناب سر ۱۰۰۰ ب از اسر ۱۰۰۰ ب او سر ۱۰۰۰ ب عرف سره) ب سر ۱۰۰۱ ب عرف سره) ب سر ۱۰۰۱ ب ناز قديمة سر ۱۰۰۱ ب منشيا

قال الكمبي انما دل على الاختصاص على الادادة في الشاهد لان الفاعل لا يجيط علماً بكل الوجوه في الفعل ولا بالنيب عنه ولا الوقت والمقدار فاحتاج الى قصد وعزم الى تخصيص وقت دون وقت ومقدار دون مقدار والبارى تعالى عالم بالنيوب مطلع على سرايرها. وقدرة فلا يكون الا ما علم فاي حاجة به الى القصد والارادة والقصد وقدرة فلا يكون الا ما علم فاي حاجة به الى القصد والارادة وايضاً يتردد في شي، ثم ازمع عليه او انتهى عن شي، ثم اقبل الوحق من .. كانت مقارنة فهي اما ان تحدث في ذاته او في على اولا و خادثة مع كانت مقارنة فهي اما ان تحدث في ذاته او في على اولا في ذاته ولا بيم لا لا لا معي لما الا كونه عالماً قادراً فاعلا مبحانه لا معي لما الا كونه عالماً قادراً فاعلا

عيطاً بجميع الوجوه في الفعل وقتاً ومقدارا وشكلًا اولم يكن فالعلم

فتغول قد بينا بأن العلم يتبع المعلوم على ما هو به سواء كان العلم

ببعض الجايزات دون البعض فينظر بعد ذلك اهمو من دلايلً العلم

le on chil Ikeles

۳) ب سـ سـ س) ب كرا (۶) ـ سـ م) ب غيمم سـ ه) ايردد ۳۰ هم ۱۰ سـ و) ب سمي (لماد سعي) ـ ۳۰۰۰ ب سـ ـ

• الماني والاعراض واحتياج الاعراض الى المحل صفة ذاتية لها ومن . اسبق الرد على من قال مجدوث الارادة في ذاته ويستحيسل كون تكون الارادة قدية والما ان تكون حادثة فانكانت حادثة فلا يخلوا اما ان تكون حادثة في ذاته او في عل او لافي ذاته ولا في على وقد بمحل وصف المحل به اذلا معنى للقيام به الا وصفه به وحينت لا يوصف غيره به اذمن المحال وصف الشيئين بمعنى واحد قام باحدهما مريدًا إرادة قدية الدليل على ان معنى العالم هو ذو العلم فنقول امسا ان يبكون الرب سبحانه مريدًا لنفسه او بادادة واذا تحقق انه مريد بإرادة فامسا ان ٢٠٠ دون الثاني ويستحيل كون الارادة لا في عل فان الارادة من جلة المحال ثبوتها دون الوصف الذاتي ولو لم تحل في حل أكانت قاعةً استغناء المرض عن المحلي وقت من الاوقات جاز في كل وقت ولو الادادة في عل فيكون الرب تعسالي مريدًا بها فان المني اذا قسام بذاتها والقايم بالذات قابل للممني فحيئثذ تكون الارادة قابلة للمعني ولا يكون فرق بين حقيقة الجوهر وبين حقيقة المرض حتى لو جوز فنغول قد قام الدليل على ان معني المريد هو ذو الإرادة كما قسام

۳) ب دال - ۲، ب الاخد. - ۱۰۰ نظم - ۲، ب زلاغیر - ۲۰ امرید ۱۰۰ ب کان - ۲۰ ب مکان - ۲۰ ب کان ۱۵ تا ا

لوجب ان يقال العالم بالشي. معتقد ساكن النفس متروّ ومتفكر فبطل الاستدلال من هذا الوجه وليس كل من علم شيئاً اراده ولا كل من اراد شيئاً قدر عليه بل كل من فعل شيئاً فقد قدر عليه ومن قدر على فعل شيئاً فقد قدر عليه ومن قدر على فعل شيء اراده ومن اراده علمه فالارادة تتبع العلم حق يتصور ان يكون عالماً ولا يكون مريدا ولا يتصور ان يكون مريدا ولا يكون عالماً

اما الروعلى انتجار حيث قال انه مريد بمعنى انه غير مغلوب ولا «مه مستكره فيقال له فسرت حكماً ثابياً بنفي كمن يفسر كونه قادراً بانه غير عاجز و كونه عالماً بانه غير جاهل وذلك مذهب المعللة الفلاسفة عمر عاجز و كونه عالماً بانه غير جاهل وذلك مذهب المعللة من العرباء المعلام ينفى عنها العجز والكراهية ولا يكون مريداً و كثير من المريدين كاره كمن شرب الدواء على كراهية من طبعه وهو مريد له فالكراهية تضاد العلوع واما القصد فقد بجامع

ثم تقول ً كونه غير مغلوب ولا مستكره امر مجمع عليه وانما •• الكلام في انا راينا في الافعال ما يدل على كون الصائع مريدًا وهو اختصاص الافعال ببعض الجايزات دون البعض واهمال هذه القضية غير ممكن فما مدلول هذا الدليل فير مناول هذه ونه مناول هذه ولا مستكره

فالد فلتم مدلوله انه غير مغلوب ولا مستكره فبقال انما استفدنا العلم بذلك من كونه قـــادرًا على الكمال.• فانها اختصت بوقت ومقدار من المدد دون وقت ومقدار فيستدعي ارادة اخرى والكلام فيها كالكلام في همذه فيجب ان يتسلسل والقول بالتسلسل باطل

 القسم من الاقسام وغن لم نبعد النجعة في ذلك مع اثبات الفلاسفة ٣٠٠ عل فهم وان لم يصرحوا بتكليم لا في عمل كما صرحنا "بتعظيم لا في ٢٠٠٩ ٠٠ بالفواحش والقبايح وذلك باطل كما سيأتي ولا وجه لاثبات ادادة • الاعراض والمعاني لكن الضرورة الجأت الى التزام ذلك عقولا مفارقة للاجسام قايمة بذواتها وهي مبادي الموجودات ومع قديمة لانه يودي الى اثبات الاهين قديين كم سبق ان الاشتراك في ينتقل الى سمع موسى عليه السلم والني سمعه موسى لم يكن في تكليماً لا في محل لان ذلك الكلام الذي في ذات البارى تمالى لم تكون الافعال غير اختيارية شبيهمة بالافعال الطبيعية عنسه اهل الطبايم ولا وجه لاثبات كونه مريدا لذاته لان الصفات الذاتية وجب تعميمها فعي عامة التعلق وحينئذ وجب تعلق كونه مريسدا القدم يوجب الاشتراك في الالمية ولا وجه لاثبات كونهسا حادثة قايمة بذات الباري ولا لاثبات كونها قايمة بذات اخرى لما سبق من المني فتمين انها لا في محل فالضرورة العقلية الجأت الى تعيين هذا اثبات جم وهشام علوماً حادثة لا في محمل ومع اثبات الاشعرية فال المنزلة نم اثبات ارادات لا في محسل على خلاف وضع مير انه لا وجه لانكار الارادة كاقال الكدي لانه يوجب ان

جوز لجنس من الاجناس او لنوع من الانواع لجاز لكل فوع وجنس ولو جوز ذلك ايضاً للزم تجويز قيام جوهر بمحل فمانه كما يستشني الارادة والغنا. والتعظيم عن جنس من المعاني حتى لا يفتقر الى عل جاز ان يستئني جنس من الجوهر حتى يجتاج الى على وكل ذلك محال مهم ثم تفول هب انا ارتكبنا هذه الاستحالة وتصورنا ارادة لا في م

فامد فبل يوصف بها القديم لان القديم لا في عمل والارادة لا في

من ولو قيل يوصف بها الحادث لان الارادة حادثة والجوهر .. مادث والحادث إلحادث اولى والمناسبات بين الحوادث تتحقق ولا حادث والحادث بوجه ما ثم اخذتم قولكم لا في محل الاشتراك فإن معني قولنا القديم لا في محل اي لا في محل وي لا في مكان ومعني فلم توجد المناسبة شاملة للطرفين بمعني متفق عليه مشترك في محل مالكان والمحل محل فوصف الجوهر بها اولى ونقول قد قام الدليل على ان كل حادث اختص بالوجود دون المدم وبوقت وقدر دون وقت وقيد عليه كان المحدث مرادًا أوالارادة شاد كت جميم الحوادث في هذه القضية

فكيف التزمة ابعد الاقسام قبولا عن كونه معقولا
 مُ فولكم الإرادة لا تراد تحكم باطل فان الارادة من الحوادث وكل حادث اختص بمثل دون مثل فهو مراد وان استغنى حادث عن الارادة استغنى كل حادث ولا يودي الى التسلسل في الارادة فان الارادة الارادة فان الارادة الإيود مرادة ١٠٠٠ بارادة الباري تعالى وارادته قدية لا تراد اي لا تتخصص بوقت دون ١٠٠٠ بارادة الباري تعالى وارادته قدية لا تراد اي لا تتخصص بوقت دون

واما انسش بالعفول المفارقة على راي الفلاسة غير سدير فالهم البنتوا ٢١٧١ جواهر قايمة بذواتها قابلة للمعاني غير المهم لم يحكموا بتحيزهما وانتم البتهم ارادات من جنس ارادات الحوادث وهي اعراض لا في محسل •• فقد اخرجتموها عن اخص اوصاف العرضية وما اجريتم فيها حكم

البوس واما انهش مندهب مهم "به مفواه 'وهشام فشل عمال والرد" عليه كالرد عليكم والتمثل بمذهب الاشعري في تكليم البشر غير مستقيم على اصله فان عنده كلام الله مسموع بسمع البشركا انه مرثي

ハサ (…) ) - - - \*) ) され - \*) ) ( jalp - \*) p gK (c - )) ) j Zyu - \*) l - - \*)

١٣٠ من ذلك الالتزام هو التغيير بالحوادث والتغيير حاصل في الاحكام محل غير انهم اثبتوا كلامآ مسموعاً والصفة الازلية لم تنتقل وسمع موسي قد امتلي بالتكليم حتى يقال انه سمع كجر السلسلة' بارادة اخرى ادت الى التسلسل فلم تستدع الارادة جنسها التزمتم هذا المحال دون مذهب الكمبي في رده الارادة الى المالمية والقادرية كما رددتم كونه سميماً بصيرا الى كون علياً خبيرا على ١٠ قول وهلا التزميم مذهب النجار في رد الارادة الى صفة النفى كمن قال منكم انه سميع بصير بمني انه حي لا افة به وهلا قلتم هو يصح ان يكون أقمادداعلي ما يصح ان يكون مقدودا له وهمالا يضطر العقل الى التزامها من ابطال قسم وتعيين قسم فانكم قسدرتم من محال حتى ارتكبتم محالا والاقسام كلها بزعمكم محالات فله فغير مقبول لان الارادة لا تراد اليست ارادتنا لو كانت مرادة مريد لنفسه كما قال النجار على راي ولا تلتزموا عموم التعلق الا فيا حسب حصوله في المعاني اذا ً لم يكن مريدا فصار مريدًا عنسد كم فاذا لم يدل تغيير الاحكام على الحدوث لم يدل تغيير المعاني ايضاً علا الحدوث او هل قلتم هو مريد بارادات في محل كما قلتم هو متكلم التزميم مذهب الكرامية في اثبات ارادات في ذاته لان المحذور ١٠ واما فولكم إن حدثت إدادة فبارادة أخرى تحدث وبتسلسل فات الائعربُ الضرورة التي ادعيتم ليست الضرورة العقلية التي

۹۰۶ ، ب السلاسل - ۱۰ ادا - ۲۰ اشتدمي - ۲۰ ب م - - - - - - - اب او هلا - ۲۰ ب ز مرادًا كما قلم في كونه قادرًا - ۲۰ ب قول ۱۲۰ ، ب حموله - ۲۰ ب اذ

قات الاطلاق ام يجب عموم تملقها بما يصح ان يكون متملقا بها " فان كان الاطلاق ام يجب عموم تملقها بما يصح ان يكون متملقا بها " فان كان الاول فهو غير مستمر في الصفات فان العلم يتملق بالواجب والجايز الدلستحيل والقدرة لا تتملق الا بالمسكن من الاقسام والارادة لا من الملم والارادة اخص من العلم اعم تملقا والقدرة اخص وفيا لا يتناهي من المعلومات والمقدورات والمرادات فكل قسم ويختص يتناهي فيمم تملق الصفة بما لا يتناهي مما يليق بكل قسم ويختص به القدرة فيوجد ما لا يتناهي وذلك ما الاجات به القدرة فيوجد ما لا يتناهي وذلك مجال بل الارادة هي المنصمة بالوجود المتلقة بمالا يتناهي وذلك محال بل الارادة هي المنصبة بوافرجود المتلقة بمال متجدد واما تملق ارادة القديم بالمندين في حالة واحدة

فالوالسنا نسلم اولا ان همنا أرادتين للضدين بل هو ما وقع

- 0) [ 61 - 1) [ 644 - 4) + [Ky] + - 4) + [Lace - 1...() +

\*/ \* ( ... ( ) ... - 4) | b | - 4) ... ilizete - 3) ... i eltaneou

ارادات ان الضدين -

بروية البشر<sup>×</sup> ولم يجب من ذل ك انتقال ولا تغير وزوال فطفتم على ابواب المذاهب وفزتم بأخس<sup>\*\*</sup> المطالب

ُ وَامَا المُمْدُ الْمَالَدُ مِن مُمْبِ المُمَدُ الكَبْرِي هُو القول في تعلق الرادة الباري بالكاينات كلها والمدارُ في هذه المسئلة على تمين الجمة التي هي متعلق الارادة فيرتفع النزاع والتشنيع بذلك فند كر''. المنذاهب اولا ثم نشرع في الدليل

فات المغزد الغابور، بارادات مادرًا البادي تعالى مريد لافعاله ١٣١٧ الخاصة بمني انه قاصد الى خلقها" على ما علمً" وتنقسهم ارادته على الفعول لمحظة واحدة ومريد لافعال المكلفين ما كان منها خيرًا يكون وما كان منها خيرًا برا لان لا يكون ومما لم يكن خيرًا ولا ٠٠ شرا ولا واجبا ولا حظورا وهي المباحلت فالرب تعالى لا يريدها ولا يكرهها ويجوز تقديم ارادته وكراهيته على افعال العباد باوقيات وازمان ولم بجعلواله حدًّا او مردًا

ثم اضرما منهم فاموا ان الارادة الحادثة قوجب المراد وخصصوا الايجاب بالقصد الى انشاء الفعل لنفسه اما العزم في حقنا وارادة فعل • النير فانها لا توجب ولم يريدوا بالايجاد ايجاب العلة المملول ولا ايجاب التولد والارادة عندهم لا تولد فان القدرة عندهم توجب المقسدور بواسطة السبب فلو كانت الارادة مولسة بواسطة السبب استند المراد الى سببين ولزم عصول مقدورين قادرين

۳) بالبصر - ه) ب باحسن المذاعب الخر - ه) ب المتدار - وا) ب فدل
 وابداعها - وا) ب زارادته

۱۳۸ د) ب النمل - ۲۰ ب زين المباد - ۲۰ ب لد - ۲۰ ب زين ذلك

قات الاشريّ هانه المقدمة التي ذكر تموها من المشهورات في ١١٣ عادات الناس لا من الاوليات في قضايا العقول وانما يختص اطرادها في بعض الصور دون البعض اذ لا يقال في سياق' ذلك ان مريد الجمل جاهل ومريد العلم عالم ومريد الطاعة مطيع ولا يقبال مريد ، الحركة متحوك ومريد الصلوة مصل ثم يقال في الشاهم مريد

العبادة عابد ولا يقال في الغايب مريد العبادة عابد مم اسر في ذلك ان الارادة الحادثة قد تكون ضروريسة وقد تكون كسبية والضرورية منها لاقوصف بالخيرية والشرية والشكليفية ا اذلا تكليف الا على المكتسب وقعد قوصف بالخيرية والشريسة وبها وجهرا والشيطان يريد الشرطبا وجهرا والشيطان يريد الشرطبا الجريد فيها وبها وجهرا واما الارادات الكسبية فتتوجمه على المريد فيها وبها وحهرا واما الارادات الكسبية من ذلك طردها في الغايب فلم يصح وصف سايد الحركات ثم لم يلزم من ذلك طردها في الغايب فلم يصح الاستدلال

۱۲۰ و) سورة مناء رسم — ۱۲۰ و) ب على مساق — ۱۲ (الكليفة — ۱۲ ب نكلف — ۱۲ الفيرية ب المير لمله الجزئية — ۱۰ ب على المساق

في معلوم الرب تمالى ان' يقع فهو المراد وصاحبه المريد وما علم انه لا يقع فليس مرادًا وصاحبه' المتمنى وبجوز تملق الإرادة القديمـة

بمنيين احدها تمن وشهوة والثاني ارادة مم فامو الم قلتم ان ارادة الارادتين تقتضى ارادة المرادين حتى عاس يلزم الجمع بين الضدين فانه تعالى انما اراد ارادتيهما من حيث وجودهما و وتجسدهما لا من حيث مراديهما وهو كارادته للقسدرة لا تكون ارادة للمقدور وقدرته على الارادة لا تكون قسدرة على المراد على إسلكم كملمه بعلم زيسد وظن عمرو وشك خالسد وجهل بكر لا يكون اعتقادًا لمتقداتهم حتى يوصف بتعلقات صفاتهم

واسرفي ذلك ان الارادة القديمة لم تسملق الا بوجه واحد وهو .. المسجد من حيث هو حادث مسجده مسخصص بالوجود دون الملم ووقت دون وقت والارادتان تشتركان في السجدد فسنسبان السها من جهة السجدد والسخصص وهما من هذا الوجه ليسا ضدين فلم تسملق الارادة بالارادة بالارادتين جيماً من حيث الوقوع والسجدد وباحد المرادة لوقوع احدهما في المملوم وتسملتي من عيد كان ذلك ايضاً صوابا قال الله تعالى ثير يد ألله بمم أليس وألا أي يريد ألله بما أليس وألا أي يريد ألله بما أليس وألا أي يريد ألله بما أليس وألا أي يريد ألمس المالاتات المعاولة ألمس المالاتات ألمالاتات ألمالات ألمالاتات ألمالالمالاتات ألمالاتات ألمالاتات ألمالاتات ألمالاتات ألمالاتات ألمالا

V/Y () - log eq. (- 4) - ig - 4) | |Veb - 4) | | |Veb - 4) | | |Veb - 4) | |Veb - 4) | |Veb - 4) | |

٧١٣ من حيث هو مكلف به اما طاعة واما معصية واما خيرًا واما شرًّ تمالى مريد الوجود٬ ومريد الخير والعبد يريد الحير والشر وعن هذا قال الحكما، الشر داخل في القضا والارادة بالمرض لا بالذات وبالقصد والارادة لا بالطبع والنات فكان مريدا مختاراً لتجمد الوجود مريدً المحير واما الشرفن حيث هو موجود فقد شارك الحير فهو من ذَلَكُ الْوَجُهُ خَيْرٍ وَمَرَادَ وَعَلَى هَذَا لَا يَتَحْقَقَ فِي الْوَجُودُ شُرَ مُحْفَلُ فَهُو وحدوث الموجود ثم الوجود خير كـله من حيث هو وجود فكان. واما الوجه الذي ينسب الى العبد هو صفة لفعله بالنسبة الى قدرته . ، خالق اعمال العبادكما هو خالق الكون كله وانما هو خالق بالاختيار واستطاعته وزمانه ومكانه وتكليفه وهوأمن هذا الوجه غير مراد للبادي تعالى وغير مقدور له ولما تقرد عندنا بالبراهين السابقة انه تعالى بقدر دون قدر وهو من هذا الوجسه غير موصوف بالخير والشر وان اطلق لفظ الحبير على الوجود من حيث هو وجود فذلك اطلاق بمغى يخسالف ما تنازعنا فيه فالبادي تعسالي مربد الوجود من حيث هو وجود والوجود من حيث هو وجود خير خو مريد الخير وبيده الخير يتعلق به من حيث هو متجدد متخصص بالوجود دون العدم متقدر . بل لا يتعلق به من حيث هو فعسل العبد و كسبه على الوجه الذي ينسب اليه فان ارادة فعل الغير من حيث هو فعله تمن وشهوة وانمــا والسر في ذلك ان الإرادة الازلية لم تتعلق بالمراد من افعال العباد

١٧٧ ١) بينسب -- ٣) الد -- ١٩٠٠،٣) ب موهو في حمالية الفي الكتابة

المكن من حيث هو ممكن متملق القسدرة والمتجسدد من جملة

ومن العجب ان متعلق القدرة اعم من متعلق الارادة فان الجايز

المسكنات هو متعلق الارادة والمسجدد اخص من المسكن
 مع قال بهض الخالفين ان خلاف المعلوم غير مقدور وهو اعم فضلاف المعلوم كيف يكون مرادًا وهو اخص هم نقول من رأيي الامر بالشي لا يكون مريدًا لمامور به من حيث انه مامور به قط ١٧٧ سوا كان المامور به طاعة او غيره وقد علم الامر حصولها وسوا.
 كأن الامر بخلاف ذلك فان جهة المامور به هو كسب المامور وقد وصاييًا من ذلك أخص وصف للفعل سمي به المر، عابدًا مطيمًا مصليًا مصليًا الباري تعالى فلا يكون مريدًا له من هذا الوجه بل ينسب الى من ألباري تعالى فلا يكون مريدًا له من هذا الموجه بل ينسب اليه من حيث التجدد والتخصيص وما لم يكن الفعل فعلا للمريد لا يكون مي مرادًا له فأكان من جهة العبد من الذي سميناه كسباً ووقع على المريد لا يكون

قات المعذرة كل آمر بالشيء فهو مريد له والرب تمالي آمرٌ عباده بالطاعة فهو مريد لها اذ من المستحيل ان يامر عبده بالطاعة ثم لا يريدها والجمع بين اقتضاء الطاعة وطلبها بالامر بها وبين كراهية وقوعها جمع بين نقيضين وذلك بمابة الامر بالشيء والنهي عنه في حالة واحدة اذلا فرق بين قول القايل امرك بكذا واكره منك فعله وبين قوله امرك بكذا وانهاك عنه واذا وقع الاتفاق بان الله تماك أمن آلله تمال من المصية واذا كان الامر بالشيء مريدا له كان الناهي عن الشيء المصية وإذا كان الامر بالشيء مريدا له كان الناهي عن الشيء

و المذبي محمن ذاك ان الامر بالشيء يقتضى من المامور حصول .. المأمور به والارادة تقتضى تخصيص المأمور به بالوجود ومن المحال اقتضا الحصول لشيء واقتضا ضد ذلك منه فلو قلنا ان الباري تمال امر ابا جهل بالايان واراد منه الكفر منه بحكم الارادة وهو حمال ويخرج منه بحكم الامر واقتضاء الكفر منه بحكم الارادة وهو حمال ويخرج على هذه القاعدة أواستروا حكم الئ ألنمم فانه يجوز ان يامر بخلاف .. مهم المملوم لان العلم ليس فيه اقتضاء وطلب واتما هو يتملق بالمملوم على ما هو به بخلاف الارادة فانها مقتضية فيرد الامر على خلاف الملم ولا يرد على خلاف الارادة

قال الائعربُ لسنا نسلم ان كل آمر بالشي، مريد حصوله ابل كل آمر بالشي، عالم بحصول 4 مريد له حصولا وكل آمر ايملم حصول "."

۳) ب علی ان — ۱۰۰۰ها) اب کذا لعله استواد ال حکم ۱۳۰۰ ب له حصولا — ۲۰۰۰۹) ایکنون مریدا گلیمول —

۷) باطی — ۸) ب (باری
 ۲) با عبدنا من دونه من شی — ۹) باز من دونه — ۱) اد س دونه هیار را ساعبدنا من دونه من شی — ۱۰) از من دونه — ۱۱) اد — ۲) بی با طیمهاوار را می بید — ۱۱) بی برد — ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰ س ۱۰۰ افی اطیاعیة قطین خیر ۱۰۰ بالای شی — ۱۰۰ الارادة —

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 17

٢٣٣ دون العدم ومتقدرة بأقدار دون اقدار ومتاقتة بأوقات دون اوقات ثم تعالى وهي متوجعة الى نظام في الوجود وصلاح العالم وذلك هو الحير ختصاً بما خصصته الارادة من غير ان يقال هو خير او شر ايمان المحض وكانت وجوهها الى الخير وظهورها من الخير وكان بيده الخير قوله يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر وأكن يريد ليظهر ذلك الموجود قد يقع منتسباً الى استطاعة العبد كسباً على وفق الامر • ا وكلما ورد في القرآن من ارادة الخير المخصوص بإفعال العباد مشها وبالمقاب اجلًا ولولا قدرة العبد في الشيء لكان الفعل فعلا متجددًا او كفر فالافعال كلها من حيث تجددها واختصاصها مرادة للباري .. للشرور والمعاصي والقبايح من حيث انها شرور ومعاصي وقبايح ولا مريد لكل ما تجدد وحدث في العالم من حيث انها متخصصة بالوجود فسمى طاعة مرضية اي مقبولة بالثنا ناجزا والثواب اجلا وقسديقع على خلاف الامر فيسمى معصية غير مرضية اي مردود بالذم ناجز الأمركان مراداً غير مرضي اعنى مراداً بالتجدد غير مرضي بالمنم والعقاب وهذا هو سرهذه المسئلة ومن اطلع عليه استهان بتهويلات القدرية وتمويهات الجبرية فعلى هذا" لم يكن الباري تعالى مريسدًا. مرضياً بالثناء والثواب والجزاء عما وقع على وفق العلم وخــــلاف وفق العلم والامركان مرادًا ومرضياً اعني مرادًا بالتجدد والتخصيص هو مريد للخيرات والطاعات والمحاسن من حيث انها كذلك بل هو

<sup>1) ... - •) ...</sup> ed. ai. ([3] ai. YYY 1) ... ( aj-(K - Y) ... ai. and - n) | (3] - a) ... ( -ai. •) [ ] [4] - F...() ... -..

تتملق بالماصي قط من حيث انها معاص اكما لا تتعلق قدرته تمالي ه٠٠٥ بافعال العباد من حيث هي أكسابهم فيرتفع النزاع ويندفع التشنيع أ وخرج ما قدرناه أمن التحقيق وان شئت حملت كل ايــة على معنى

دشعر به اللفظ ويدل عليه الفعوى

الم فورد تعالى وَكُل يَرْضَى لِمِبَادِهِ أَلَكُفُرَ اي لا يرضى لهم دينا وشرعاً فانه وخيم العاقبة كثير المضرة كمن يشتري عبداً معيباً فيقول له لا ارض هذا لك عبداً ومما يتقوى به هذا المعنى ان الرضى والسخط يتقابلان تقابل التضاد ثم السخط لم يكن محمولا الاعلى ذم في الحال وعقاب في المال كذلك الرض محمول على الثنا في الحال

واسما فورد تعالى والله يريسد ان يتوب عليكم وساير الايات في الارادة محمولة على كلمة ذكرها الصاحق جعفر بن محمد رضى الله عنه ان الله تمالى اراد بنا شيئاً واراد منا شيئاً فا اراده بنا أظهره عنه ان الله تمالى اراد بنا شيئاً واراد منا شيئاً فا اراده بنا عما اراده بنا واراده منا عما اراده بنا الإرادة واحدة يختلف حكمها باختلاف وجه تملقها بالمراد وهي اذا تملقت بثواب سميت رضى وعبة وإذا تملقت بمقاب سميت سخطاً ٢٧٣ وغضباً وكذلك إذا تملقت بالمراد على وجه تملق العلم به قبل اراد به ما علم وإذا تملقت بالمراد على وجه تملق العلم به قبل اراد

منها عنه لم يقصر" فيأمره بالمشرين على ارادة امتثال المشرة فهو مامور بخلاف المراد ومراد بخلاف المأمور ومثل هذا قد وقع يالة المعراج حيث امر الذي بخمسين صلاة ثم ردت الى الحمس ومنها ان رجلا لو اشتكى عبد السلطان من عبيده بمصيانهم عليه وقاة اياه تصديقاً لمقاله فذلك امر على خلاف الارادة ومنها ان الرب تمالى أمر خليله ابرهيم بذبح الولد وهو يريد ان لا يحصل اذ لو اراد لحصل ولانعصوم عن هذه الامثاة اعتذارات ولنا عنها غنية وبما سبق من التحقيق كفاية ومن غرق في بحر الحقيقة لم يطمع في شط ومن تمالى الى ذروة الكل لم يخف من حط

وفد ممك المعزد بكلات من ظواهر الكتاب منها قوله تعالى ولا تعالى وذر ممك المعزد بكلات من ظواهر الكتاب منها قوله تعالى ولا يتالى ألدين يتأخون ألتكفرا وقوله والله يريد أن يتوب عليكم ويويد ألدين يتبغوات أن يتبلوا منه عطيها وقوله يريد ألله كمم أليس ولا يريد كالمناس ولا يريد كما ألله يريد فقوله لا يسام الله ألين الله يريد الكيف وقوله لا يسام الله ألين ألين ألين وقوله ولا يتلقي الله ين غلم وقوله ولم وتما خلق ألين وآلايس إلا بن غلم وقوله يريد واجاب الاحدر به بتاويلات وتتصيمات

وامسه الامور أن نقول ارادة الله ومشيئته او رضاه وعبته لا

۱۳۹۰ (۱۰ الماص - ۲۰) ب افا - ۲۰۰۰ ب ونجرج على ساقرزناه -۱۰) ب زاماحبد - ۱۰ ب الدح - ۱۰ ابن - ۲۰ اب السا - ۲۰ ب السا -۱۰) ب ـ

<sup>-</sup> ۱۰۰ باز في ذلك (فياس) ٢٣٤ - ا) زالده - ١٠ يا الجوزة

ا ا المربع - ا الربيع - ۱۹ التحقيق - ۱۹۹۹ (١٠ - ١٩٩٤ - ١٠) المربع - ١١٥ المربع - ١٠) المربع - ١١) المربع - ١١٥ المربع - ١١) المربع - ١

٥٠ نفسها واول وجودها هيئة من الهيئات المانعة لاستعدادها الحماص ١٠ فقل حصلت فيه خيرية من جهة وجوده أذ الوجود من حيث هو • لمثل الوجع والالم والمرض ويقال شر لمثل الظلم والزنا والسرقة وبالجملة اصلًا فلا يلحقه شر واما الشر بالعرض فله وجود ما وانما يلحق ما في ۲۲۸ وكذلك الشر بالذات ليس بأمر حاصل الا ان يخبر عن لفظة ولوكان له حصول لكان شرًّا مطلقاً عاماً ذاتياً موجودًا وإذا تحقق له وجود للكمال الذي توجهت اليه فجعلها اردى مزاجاً واعصى جوهمواً لقبول لان الناعل قد حرم ً بل لان المنفعل لم يقبل فربما يؤدي ذلك الى الشر بالذات هو العدم ولا كل عدم بل عدم منقص طباع الشيء من وجودخير فتحقق ان الشر المطلق لا وجود له الافي اللفظ والذهن والوجود على كاله الاقصى ان يكون بالفعل وليس فيه امرأ ما بالقوة التخطيط والتشكيل والتقويم فتشوهت الحلقة وانتقصت البنية لا ان يصدر من تلك البنية اخلاق ردية وربما تستولي نفس حيوانية طباعه امر ما بالقوة وذلك لاجل المادة فياحقها الامر' يعرض لها في في القضا الالهي دخولا بالذات لا بالعرض ثم الشر على وجوه فيقال شر لمثل النقص الذي هو الجهل والعجز والتشويه في الخلقة ويقال شر الكالات النابئة النوعية والطبيعية والشر المطلق لا وجودك تأدية وذلكهو المناية الازلية والارادة السرمدية فكان الخير داخلا فاض منه ما عقله نظاماً وخيرًا على الوجه الابلغ فيضاً تاماً على أت

افضاتا - م) ا تادیه ب فایدة - ۲) ا القضایا - ۲) ب ز والشر داخلا فی القدر دخولا بالعرض لا بالذات - ۸) ب مُتشم - ۱) ب ـ
 اب ـ ۲۷۸ - ۱) ب (فی الاصل) لم وتسحیحه الم - ۲) ب اردا ۳) ب خرم -

امر واذا تعلقت بالصنع مطلقاً بالتخصيص والتعين من غير التفات الى كسب العبد حتى يكون اراد منه واراده به قيل اراد الكاينات باسرها ولم يقل اراد منها واراد بها بل ارادها على ما هي عليه من التجدد والتخصيص بالوجود دون العدم فاذا افعال العباد من حيث انها افعالهم اما ان يقال تتعلق الارادة بها لا على الوجه الذي ينسب الى العباد بل على الوجه الذي انتسب الى العباد بل على الوجه الذي انتسب الى الحاد منا اراد بنا ما امر ديناً وشرعاً واعتقادًا ومذهباً واراد منا ما علم سابقة وعاقبة وفاتحة وخاقة ودل على صحة هذا المدي قوله وكو يشيئ الا تينا كل تنش فمداها ولكن حق ألقول منية بي أيدياً كل تنش فمداها ولكن حق ألقول منية لمناها بالمرت على المداية لحق ألم ين ألميا المداية لحق ألما المدين ألميا المداية لحق القول على مقتضى العلم السابق

القول على مقتضى العلم السابق وفولد نعلق وتما خَلَقَتْ أَلْمِينَ وَٱلْأَنْسَ إِلَا لِيَشْيِدُونِ اي لامرهم بالعبادة وقيل ليخضعوا ويستسلموا كما قال وَلَهُ أَسْلَم مَنْ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَ طَوْعًا وَكُوهًا'

، فلانَ الفوسفَّ النظام ' في الوجود او ' في العالم متوجه الى الحير لائه صادر عن اصلاالحير والحير ما يتشوق كل شيء اليه ويتميز ً به وجودكل شيء والاول&ا علمنظام الحير على الوجه الابلغ في الامكان

 الوجه الذي يصلح ان يقال ارادها بالذات وبالقصد الاول واراد • فالامر الدائم والاكثر' حصول الخير من النار اما الدائم فلان انواعاً الشر امتنع وجود اسبابه التي تؤدي اليه بالعرض فكان منه اعظم فيه نار ولن يتصور وجودها الاعلى وجه تحرق وتسخن ولم يكن بد من الصادفات الحادثة ان تصادف النار ثوب فقير ناسك فتحرف ه انواع الاشخاص في كنف السلامة عن الاحتراق" فما كان يحسن مالاً في نظام الخير الكلي كشل النار فأن الكون أما يتم بأن تكون ان يترك المنافع الداغة الاكثرية لإعراض شرية" اقلية فارادات الباري تعالى الخيرات الكائنة على مثال هذه الاشياء ارادة اولية على ارادة بالمرض وبالقصسد الثاني فالخير مقتضي بالذات والشر مقتضي الى كمال في الوجودوانما النزاع بيننا في الحيرات التي تتعلق بأفعال العباد واكسابهم مثل الاعتقادات الفاسدة والجهلات الباطالة كثيرة لا تستحفظ على الدوام الا بالسادا' واما الاكثر فإن اكثر الشرور الكاينة غير اولية على الوجه الذي يصلح ان يقال ارادها . ١ بالمرض وكل يقدر ولولم يقرر الامر على ما قررناه ً للزم ان يكون مصدر الخير غير مصدر الشر وذاك مذهب الشنوية المحضُّ ما هو اوان الحير المحضَّ عن هو وان النظام في العالم متوجه قال المتكلمور، لا ننازعكم في اصطلاحكم على ان الحير

 ٧) بالى الشر - ٨) بخلل - ٩) ب حصولها - ١٠٠ ب الاكبرى - ١١) ب بوجود التار - ١١) ب اخراق - ١١٠ ل شرية 

۱۳۷۹ الامور اذا توهمت موجودة الى خير مطلق والى شر مطلق والى خير والا فاصل الفطرة كان على استمداد صالح لولا المائع وعليه دلت وجودله اصلًا فبقي ما النسالب في وجوده الخير وليس يخلو عن شر فالاحرى أبه أن يوجد فان لا يكون اعظم شراً من كونه فواجب الكلي بوجود' الشر الجزي وايضاً لو امتنع وجود ذلك القدر من يقع للمكمل واما ما يصادم حق الكمال ومثال ذلك في النوع والاعتقادات الفاسدة التي يتعلم الصبي من الملمين والابوين العلة العارضة فالباري تعالى مريد للخير ارادة بالذات ادهو مصدر الخلقة واما الشر المطلق الذي لا خير فيه والغالب أو المساوى فعلا .. الاشارات النبوية كل مولود بولد على الفطرة فابواه يهودان» وينصرانه ويجسانه فالشر اذًا داخس في القضا الالمي بالمرض لا احدما اما الحير المطلق الذي لا شر فيسه فقد وجد في الطباع وفي على نفس انسانية فيصدر عن الشخص افعال قبيعة واعتقادات فاسدة واما الامر الطاري على الشخص من خارج فاحد شيئين اما ما الانساني العادات القبيحة التي يتربي عليه الصبي من اول نشو. للخيرات ومريد للشر ارادة بالعرض وليس مصدر الشرور وانقسمت ممزوج بشر والاخير اما ان يتساوى فيمه المدير والشر او يغلب بالذات اذا وقع فبالحري ان يجازي جازاة الهلاك والفساد على وجود

م) ب مانع - م) أمعادم - اي ب نافيا ? - م) ب المير My - いうにけらい - かしばくのーかしてーかりらー - 111 -

• الموجد كانها وقمت اتفاقاً لا قصدا او حدثت فلتة لا ارادة ٢٣٣ . ايضاً حتى تمكموا بأن الوجود في بعض الموجودات خير كمله وفي العلمة وهي معلومة على منهاج كونها معلومة فالشر والقبائح يجب عالماً والشر في الوجود لازم وتبع للنظام فما الفرق بين لازم ولازم وعندكم الجزئيات معلومة تتبع "الكليات والكليات معلومية تبعاً" ان تكون مرادة على منهاج كونها معلومة وقولكم الشر المحض بعضها شركله وقد سمعتم من اصحاب الشرايع اثبات الملايكة شرا محضاً فمالشر المحض لا وجود لـ مندكم فما الجواب وكيف ليس بموجود اصلا فان الوجوداشتمل على الخير' او هو خير كله واختيارا فان كانت لا مستند لها فعمي خلوقة لا خالق لها وان كان فن جهة انه مبدأ النظام الحير والنظام في الوجود تابع ولازم لكونه الكلام يلزمونكم النبات موجودات في المسالم غير مستندة الى الحروج عن عهدة الخطاب السلب فمن جهة ائه عالم اي غير محتجب عن ذاته بذاته والما الإضافة الموجودات اول واولى وفي بعضها لا اول ولااولى فهلا اثبتم فيه تضادًا الاصلين النور والظلمه يقرون عليكم السلام للالزام" واصحساب الروحانيين وذلك خيركله واثبات الشياطين وهذا شركله واصحاب مستندها خيراً محضاً فكيف يصدر الشرمن الخير وإنكان مستندها فنغول اثبتم ترتيباً في الوجود حق قضيتم بأن الوجود في بعض

4) ) ; ( 6 2 4 6 ) ) ; ; il [l. [ 1 ) ; ig — A) ) ; ; ilis — A) j , cles — A) j , cles

الهم اللوازم فهو بالقصد الثاني اشبه منه بالقصد الاول فما الفرق بين الشرور هو مقتفى بالذات حتى يكون شي، اخر هو مقتضى بالمرض وما ذكرتموه من حد الحير انه يتشوقه الكل يبطل قاعدتكم في الارادة.. المراد لا المريد وما سواه فليس بخير ولا مراد اذلاً يتشوقه الباري تعالى فلم يرده ويدجع الكلام الى شبه الطامات وقولكم انه اذا علم النظام وابدعه فقد اراده فجعلتم الارادة مركبة منسلب واضافة اما فان الباري لا يتشوق للخير بل ً يتشوقه الكل فهو الحير المحض وهو والكاينات وحصولها على سبيسل اللزوم فليس اذًا في الوجود شي. الواقعة في الكاينات وكونها مقتضية بالعرض وبين اصل الكون فبالنسبة الى شي. آخر منفعة لكذا نلزمحكم امرًا كلياً فان عندكم الترتيب المذكور صدور اللوازم عن الشيء ومماكان على سبيسل . شرور ولاً نقول هي خيرات ومصالح وتحت كم منها شر ومع كل الوجود كله بما فيسه من الروحاني والجسباني صبادر عن الاول على والحيوانات المؤذية والافات السهاوية والعاهات الارضية وما يتبعها من الهموم والغموم والاكهم والاوجاع فلا زُاع فيها اهي خيرات ام بلا، ومحنة لطف وفي كل فتنة وافسة صلاح ولكل حيوان يؤذي خاصية ومودع في كل جسم من الاجسام منفعة ومضرة وكل مضرة والاخلاق الردية والافعال القبيحة اهيي حاصلة بإرادتنا دون ارادة البادي ام هي مرادة له عز وجل وما سوى ذلك من الصور القبيحة

ا) ب (اولاً) وربا (ثانيا) وما الهم ا) ب منظيا – م) ب ز هو الذي – م) ب إ –

 الها على طريق الايجاد بالذات وبالقصد الاول وما لم تثبت همذه ٠٠ الاثنين للمسالم اصلين هما منبع الخير والشر والنفع والضر وهما النور • بالبينات الواضحة والمعجزات الباهرة وقد اعترف بوجودها قدماً. وليس يمكن انكار ذلك بعد ثبوت الصدق في اقوالهم واخبارهم الحُكما. \* قالوا ما من شيء جزى \* في العسالم الا ويتحقق له في عالم في العسالم يستدل على شركلي وكذلك اثبت المجوس واصحاب وهي ايضاً من حيث انها تستند الى ارادة الباري سبحانه خير ومن حيث انها تستندالي اكتساب العبدأ تكتسب أسم الشرغيران الجزي يستدل على عقل كلي وكذلك ساير الامور فبالشر الجزي بالملل والنحل وبالجملة الفلاسفة منازعون في ثلاثة أحوالُ اولها نفي محض موجودهمو اصل الشر بالذات لا بالمرض والثاني كون الخير الاصول الم يتم المم ما ذكروه والله اعلم واحكم الشرايع قد وردت باثبات الشياطين واثبسات راسهم ابليس اللعين والظلمة كما سبق ذكر مذاهبهم وقد استوفيناها في كتابئا الموسوم في النوع الانساني اكثر واغلب والثالث اثبات موجودات لا مستند آخر امراكلي فبالحرارة الجزيبة استدل على ئار كلية وبالعقل

٩) ب العباد - ٣) ب تكتم - ٩) ب زحيث - ٩) ب جزوى - ١١) ب ذ بالبر هان شي - ٧) ب فبالمير كثرة - ٨) ب اصول - ٩) ب م - ١١) ب ذ بالبر هان - ١١) يستمر
 ١١) يستمر
 ٤٣٧ - ١) ذ بهم الد الرحم اللهم بكرمك - ٩) ب ذ غانبا

البادي تعالى متكلماً بكلام اذلي والثانية في ان كلامه واحد والثالثة

الغول في الكلام معرئاه في ثلث قواعد احديها اثبات كون عهه

في حقيقة الكلام شاهدا وفي احكامه

۱۳۰۳ الاختيار والاكتساب غالبين كان الغمالب هو الشر والفساد فعماد والاكتساب البشري كان النالب هو الحير والصلاح وحيث ما وجدنا شي، دون شي، والما يدخل الشر في الافعال الانسانية الاختيارية الامر الى ان لا شري الافعال الالهية فان وجدفيها شر فبالاضافة الى العالم الجسماني اغلب واكثر خصوصاً في النفوس الانسانية وبالجعلة على خلاف ما قررتم فاعتبروا النفوس الانسائية والغالب على احوالها من العلم والجهل وعلى اخلاقها من الحسن والقبيح وعلى اقوالها من التي هي التشبه بالاله عندكم او فرقة يسيرة ترتسم بالمراسيم الشرعية التي هي امتثال الاوامر الالهية عندتا بل اكثرهم و عم بكم عمي فهم كَ يُعْيَلُونَ وَمَا وَجَدَنًا لِمَ كَثَرِهِم مِن عَهْدُوانِ وَجَدنًا أَكَثَرُهُم لَمَا يِعَيْنُ وقايل مِن عِبَادِي ٱلشَّكُور " فكيف يستمر لكم معاشر الفلاسفة الصدق والكذب وعلى افعالها من الشر والخير تعلمون ' أن الشر في فحيث ما وجدنا الفطرة والتقدير الالهي غالباً على الاختيار." ان الشر في المالم بمطلقه لايوجد وباكثره لايتحقق وقد صادفتم الوجود.. ومشحونا بالافرات والعاهمات والطوارق والحسرات ومتموجأ بالجالات وفاسد الاعتقادات واكثر الخلق على الاخلاق ال ذميمة والخصال اللثيمة واستيلا، القوة الشهوية والغضبية على العقلية حق لا تكاد تجد في قرن من القرون الا واحدًا يقول الملكمة الالهية. وتقول نرى العالم الجسباني علوا بالبسلايا والمحن والرزايا والفتز

۳) ب شمرجا - عا) ب ز الحسران - ه) ب ز القوة - ها) ب يوذ -۱۳) ۱۱،۲۳ - ۸) ۱۱،۶۳ - ۱۹) ب شرفون ۱۳۲۳ و ۱۱۷ -

تصرف في الموجودات الخيرية خيرًا وقهرًا تصرففي الموجودات الاختيارية تكليفاً وتمريفاً ونهيه وكاجرى في ملكه تقسديره جرى على عباده تكليفه وكما

٣٠ المحل متصفاً به ' دون غيره من الفساعل وغيره كها لو تحرك متحرك ٠٠ ولا قايل بكلام بخلقه لا في محل لان في نفي المحل نفي الاختصاص ١٠٠ ويعرف ويجبر وينبه بذلك فاذًا ثبتت هذه الدلايل كونه متكلماً • دلت الافعال بانقانها واحكامها على انه تعالى عالم ويستحيل ان يعلم قال هو متكلم بكلام يحدثه في ذاته كم صارت اليه الكرامية فقد كان متكلماً بكلام فاما ان يكون كلامه قديماً او عادثاً وان كان متكلماً لنفسه من المعتزلة وغيرهم إذلو كان يمم تعقل ازلاوابدا وفيه ابطال التفرقة بين ما يقوم بنفسه وبين ما لا يقوم بنفسه ومن سبق الردعليهم ومن قال هو مشكلم بكلام يخلقه في عل كاصار اليه المتزلة فقد خالف قضية المقل فأن الكلام لو قام بمحسل لكان حادثاً فاما ان يجدث في ذاته او في محل او لا في محل ولا قايل بكونه ومن المعلوم ان البادي يصح منه التكليف والتدريف والاخبسار يسهم والتنبيه والارشاد والتعليم فوجب ان يكون له كلام وقول يكلف شيئآولا يخبرعنه فان الخبر والعلم يتلازمان فلايتصور وجوداحدهما دون الثاني ومن لا خبر عنده عن معاومه لا يكنه أن يخبر غيره عنه فنغول اما إن يقسال هو متكلم لنفسه او مشكلم بكلام ثم إن وقد سلك الامثاذ ابو امعق الاسفراني وجه الله منهاجاً آخر فقال

## القاعلا الثانية عشرة

## فى كوده الباري مشكلما بكهوم ازني

۳۳۰ ويديسه ويسمع ويبصر فلولم يتصف بالكلام أدى الي أن يكون قادرًا عالمًا دل تردد الخلق في صنوف الأمر والنهميُّ على امر الباري والحي يصح منه أن يشكل ويامر وينعي كم يصبح منه أن يعلم ويقدر مطاع ومن حكم اللك أن يكون منه أمر ونعمي كما دل تردد ألخلق في صنوف التغايير والحوادث والجايزات على كون البادي تعسالى وطرق متكامي الاسلام تختلف متصفآ بضده وهو الخرس والعي والحصر وهي نقايص ويتعالى عنها متكلماً بكلام قدمنا هذه المسئلة وان جرت العادة بتقديم المسئلة الاخيرة ولم يخالفنا في ذلك الا الفلاسفة والصابية ومنكرو النبوات والذي ومن هذه الطريمة قولهم قد ثبت بدليل العقل انه ملك .. فطربق الدشمرير ان قالوا دل العقل على كون البادي تعالى حيًا ولما لم نجد في اللة الاسلامية من يجالفنا في كون الباري تعالى

ه ۱۳۰ د) به ۱۰ ما برد ۱۰ ما ب من الموادث ۱۰ ما ب الدوامر

والتوامي - ه...ه) ب م - ١) ب م

منزلة القول ألستم تقرون في كتابكم ثمَّمُ أستَوَى إِلَى السَّمَاء وَهِيَ .. دُخَانُ قَقَالَ لَهَا وَلَلْأَرْضِ ۚ أُنْمِينَا طَوْعاً أَوْ كُوهاً قَالِنَا أَنَيْنَا طَائِرِينَ مُعَ ٥٠ آمِينَ ' وكذلك كل موجود ابدعه الباري تمالى بلا زمان وبلا مادة • يخلق له معرفة ضرورية ان الامر كذلك اما ان يتكلم بكلام بخلقه تعريف المامور خبرًا ان الفعل المامور به واجب الاقدام عليسه بأن المسكلمين انتم منازعون في اثبات الكلام لـــــه هو امر ونهمي على وجه يتصف به الما قياماً بذاته واما قياماً بغيره فانا نقول هو ملك مطاع ولــــه امر ونهي لا على طريق قولي بل على طريق فعلي وهو في عل او يتكلم اذلا وابدًا بكلام يسمع في حال ولا يسمع في بالفعل على وجه ينقاد له طوعاً وكرهاً لما خلقه له وقـــدره فيه نازلا ولا الة بحيث لو عبر عن حال الايجاد والابداع كان ذلك امرًا بالتكون كا قال إنَّمَا قَوْلُنَا ۚ لِشَيْءُ إِذَا أَرْدُنَاهُ ۚ أَنْ نَفُولَ لَـ لُمْ كُنْ فَيكُونَ ۚ حال فهو من امحل المحال وهذا لان تصريفه تعسالى جواهر الخلايق فيها حالةٌ لو عبر عنها بالقول لكان خطابا لهم يسيرُ وا فِيهَا كَيَالِيَ وَأَنَّاماً ١٣٣٩ ذلك ليس خطاباً قوليا بل تصريفاً وتسخيرا بحيث لو عبر عن تلسك الحالة من التصريف والانقيادكان ذلك امرًا بالاتيان وجوابًا بالطاعة لا بالعصيان وعلى ذلك المنهاج سيرة العباد في البلاد وتيسيره السير والا فالمخطاب القولي مستحيل ان يتوجه الى العدم عمودا في المبدأ

۸۳۳ - ۱) ب وهو - ۳) ب. - ۳) ب. - ۵) ه. وراء - ۱۰ ب غير - ۳) ب بالاتنان - ۷) ب الطنيان - ۸۰۰۰۸) ب في حاله ۱۳۳۹ - ۱) ۱۹۶۶ - ۱۰ الرنا - ۱۹۳۴ (۱ - ۵) ب المدوم -

بحر كة بخلقها الله لم يرجع اخص وصفها الى الفاعل وكذلك ساير الاعراض فبقي انه متكلم بكلام قديم ازلي يختص به قياماً ووصفاً وذلك ما اثلتناه

۱۳۰۷ بالکلام لانه لولم يتصف به لا تصف بضده و کثيرًا يطردون هذا • ۱۳۰۸ ان الرب تمالی ملیات مطاع ذو ار ونهی فسلم ایکنیکم مصاشر الدايل في ساير الصفات وهي ً دعوى مجردة لا برهان عليها الا يتبين ان اعتذاركم عن النقض اعتذارنا عن هذه الدعوى أوذلك ان الحي يصح منه الاتصاف بالحواس الخمس ثم الثلث منها كالشم والذوق واللمس يصح في الشاهد ويصح وصفه بها والاتصاف بهاكما ١٠ الاسترواح الى الشاهد وغن نورد عليكم نقضاً لهذه القاعسة حتى يصبع منه الاتصاف بالسمع والبصر والكلام ثم لم يجز طرد ذلك بل بجب ان يقال يتعالى الحق عنها وعن اضدادها كذلك قولنا في واصطكاكها شرط في الشاهد ف لا بجوز أن يوصف الحي بها ولا كله في النايب ولا يقال انه لو" لم يتصف بها كان موصوفاً بضدها شرط في الشاهد كذلك اعتذارنا أن البنية واتصال الأجرام ١٠ السمع والبصر والكلام واعتذادكم ان اتصال الإجرام بتلك الحواس بضدها جيماً وكثيرا ما يكون من الصفات كالافي الشاهد ونقصانا في النايب فبقيت الحجة الاولى′ عرية عن البرهان واما قولكم فال الفهرسة والصفاته قولهم الحي يصح من الاتصاف

۳) ب والعابية ٢٠٣٧ - ٢) ب زما - ٣) ب وهو - ٣) ب دعوة -- ١٠٠٨ ب ـ -٥) ب اذا - ٣) ب ونتما -- ٣) ب زدعوى

٥٠ بالاستدلال على كلام البشر لان غير الجنس لا يدل على الجنس فيخرج ٠٠ مركوز في طبيعـــة النفس من التمييز والتفكير بحيث يمبر عنه ٠٠ الشاهد على ما ذكرناً" غير مطرد في الغايب على المنهج الذي هو معتاد • الكلام المتمارف فان قيل ان كملامه من جنس النطق النفساني فهو كلام البشر ومما كان خادجاً عن كلام البشر لا يجوز ان يئبت وان سلم في الشاهمة فكيف يستمر لكم طرده في الغمايب مع ويشي برجله وهذا هو الحلول الذي ذهب اليه اصعابه وأن لم يشتمل ويستحيل ان يكون كلامه تعالى من جنس الماخوذات والثاني ما هو ان كل ملك مطاع يجب ان يكون صاحب امر بالتكليف فانه مسام في على مخارج الحروف كانت اصواتاً مجردةً لا حروفاً منظوميةً فــــلا يكون كلامه من جنس كلامنا بل الاصوات الحمادثة من خفيف يقتضى ترديد الخواطر وتقليب الافكار والابتدا من مبدا والانتها على هذا قولكم ان كل عالم يجد من نفسه خبرا عن معلومه فإن هذا الشجر ودوي الما. وصوت الرعد يكون كلاماً له وذلك خلاف باطل ايضاً فان النطق النفسي على وجهين احدهما ما هو مأخوذ في ٤٣٣ اللسان عربياً وعجمياً وغــير ذلك الى ما يعلم من المعامين فيــكـون ذلك تقديرات حروف في الخيال وتصويرات كلبات في الوهم الى منتجى وذلك كله عال فئبت انه لا يجوز ان يكون من جنس تسليمكم ان الخبرين كريماثلان الافي اسم الخبرية وكذلك قولكم باللسان فيكون هو ماخوذ اللسان وذلك ايضأ مستحيل لان ذلك

۸) ب هری --- ه) ب حمید --
۸) ب هری --- ه) ب اخبرین --- ه) ب اخبرید --- ه) ب ذکرناه و هو

۸۱ م ۱۳۹۱ ب نر کلامه --- ه) ب اخبرین --- ه) ب اخبرید --- ه) ب ذکرناه و هو

۸۱ م ۱۳۹۲ های ب حمید ---

.عُ٣ هذا مركب من حروف منظومة والحروف تقطيع اصوات. على أن هذا التقدير يستحيل ايضاً فأن ذلك المحل أما أن يشتمل والرسالة او كمال حال اللائكة من الروح والواسطة فهم يصلون الى الحالة كان ذلك وحياً وتنزيلا وخطابا وسؤالا وجواباً وتقريباً وايجاباً ه وقالوا ايضاً لو قدر للباري تعالى كلام فلم يخلُ من احد الامرين اما ان النفساني ويستحيل ان يكون كلامه مثل الكلام في اللسان فان والاصوات اصطكاك اجرام والباري سبحنه تمالي عن ان يكون ذلك الكلام قولا له بل فعلًا وغين نوافقكم في التعريفات الناهلية على مخارج الحروف اولاً يشتمل فان اشتمل وجب ان يتحقق فيه ". حيوة فيكون ذا بنية وهيئة انسانية فيكون انسانا فيكون البارى تعالى متكلماً بلسان بشر فيكون قد تصور بصورة البشر فيلزم ان يقال انه يسمع بسمعه ويبصر ببصره كما نطق بلسانه وياخذ بيده کان من جنس کلام البشر او لم یکن فان کان لم بیل ایضاً من احد جرماً او مركباً من جرم وجسم وان قدر كلامه ليخلقه في عل لم يكن كذك " نقول في حال الكمال اعني كان حال الانسان من النبوة الامرين اما ان كان من جنس الكلام اللساني او من جنس النطق حال في النفوس الشريفة والمناسبات اللطيفة بين الارواح المجسدة المشخصة وبين الروحانيات البسيطة المجردة مجيء لو عبر عن تلك

(a) 中心 中心 中心 一个 () 中心 中心 中心 中心 中心 中心 中心 一个 () 中文 () 中文 () 中文 () 中心 ()

٥٠ بدئه والقوى البدئية وما من حركة من هذه الحركات الا ولله فيها ١٠٠ الحدود والاحكام قضية ورا، العلم والقدرة والارادة وذلك ما عبرنا ٤٤٢. • ويستوي في تعلقه كل متجدد متغصص والاقتضاء والطلب يختلف من تىلقە كل ممكن في ذاتە والاقتىضا والامر والنهي لا يىتىلق بكل تتحدان حقيقة وخاصية فثبت ان مدلول التكاليف من حيث حكم بالامر والنهى فان الفكرية تشتمل على حجة وشبهة وصواب وصلاح وفساد وقد قام الدليل على ان البادي تمالى حكم عدل وله ممكن ليحصل وجوده واما وجه مباينته الارادة ان الارادة صالحة جهة تجدده وقد بينا ان من الاشياء ما يراد ولا يومربه ومنها ما يؤمر به ولا يراد بل الارادة من حيث الحقيقة لا تتعلق الا بفعل المريد والامر والاقتضالا يتعلق من حيث الحقيقة الابفعل الغير فكيف ثلث حركة فكرية وهي من تصرفات عقله وفكره وحركة قولية وخطاء وحق وباطل والقولية تشتمل على صدق وكذب واقرار وانكار وحكمة وسفه والفعلية تشتمل على خير وشر وطاعة ومعصية للقدرة أن القدرة صالحة للايجاد فقط وأنما تتملق بالمكن ويستوي في للتخصيص ببعض الجايزات فقط واناأ تتعلق بالدجدد منجلة المكن عنه بالقول والكلام وعبر التنزيل عنه بالامر والخطاب ومن وجه اخر نقول الحركات الاختيارية التي اختصت بتصرفات الانسان وهي من تصرفات نفسه ولسانه وحركة فعلية وهي من تصرفهات

٣٤٣ رَبُّ أَلَمَالِمِينَ ( ٥٠ ٥ ٧) ووجه الاستدلال من الشرايع والاحكام ٢٤٧ في الشاهد وهذا الالزام ليس يختص بسئلة الكلام بل متوجه على من في الصنابيم والافعال على انه تعالى خالق وبالوجوه التي في الشرائع والاحكام على انبه تعالى آمر أَلَا لَهُ أَلْفَاقُ وَالْأَمْرُ فَبَارِكُ أَلَهُ ان الـــكليف اقتـضا وطلب المامور به والاقتـضا قضية معقولة ورا. • ا والاستطاعة على ان البادي تمالي آمر ناء وله الامر والنهي والوعسد على اتيان المامور به والوعيد على فعل المنهي، عنه وهذا لا يتصور • ا العلم والقسدرة والارادة اما وجه المباينة بينها وبين العلم ان العلم يتعلق بالمعلوم على ما هو به وليس في تعلقه اقتضا المعلوم بل هو تبيين العلم وبوقوع الافعال على القدرة وبالاختصاص ببعض الجايزات على الارادة كذبك نستدل بالتكاليف على العباد ذوي العقول من جنس الفعل وانما يتحقق من جنس القول فيستسدل بالوجوه التي وانكشاف ومن خاصيته ان يتعلق بالواجب والجايز والمستحيسل مجمع بين الشاهد والنايب' في معنى لا يشتركان فيه جنساً وعائلة ويكون حكمه حكم من يجمع بين قرص الشمس ومنبع الماء لا في معنى الاستدلال بالدلايل الى نجدها في الشاهد فانا بالاحكام استدللنا على والاقتضا والامرلا يتعلق بالواجب والمستحيل واما وجه مبايئت ه يشتركان فيه جنسأو ماثلة بل بجبرد اسم العين المطاق عليهما بالاشتراك قال المتكلمموم الطريقة المختارة عندنا في اثبات الصفيات .

۳۶۳ ) ب زش، - ۳) ا ( في الماشية ) المحض - ۳، ب بالتكليف - ٣، ب النحي - ه...ه) ا ـ وز ناه و ٢٠٠٠ - ٣٠٠٠ ا ـ وز ناه و ٣٠٠٠ ا ـ و ١٠٠٠ ا ـ ١٠٠ ا ـ ١٠٠٠ ا ـ ١٠٠ ا ـ

• • هو الذي نعني به بإنه امر وزهي وهذا الحكم الثاني هو الذي نعني أ ١٠ والصواب واختيار الافغل والاجتناب عن الارذل ومنهم من يتواني • يسمى امرًا ونهياً وسميتموه ارادة وكراهية فساذا مدلول ذلك تهيأتُ الامزجة المعتدلة لقبول النفس الناطقــة التي تفكر بالروية ويكسل حي يبطل ذلك الاستعداد ويستعمله في جائب الباطس والخطأ واختيار الازدل والاجتناب عن الافضيل وجب ان يكون من عند الحكيم حكم على هذه النفس الناطقة وهي ملتبسة في هذا ارادة تضبن اقتضاء وحكما والاكان عنيا وتشهيا وذلك الذي الفعل الذي اشاروا اليه هو الذي تسميه الشرع كلامآ وامراً ونهيآ وعلى منهاج الحكم الفلسفية اذا انتهى الابداع والخلق الى غاية وتنصرف بالاختيار وكان من الختارين بهذه "النفس على روية الحق البدن الجسباني وحكم عليها وهي مفارقة له فذلك الحكم الاول به إنه وعد ووعيه ومن نفي هذا الحكم فقهد نفي كونه ملكاً رسالات الله لا محالة ورسالاته اوامره ونواهميه وحملها على فعل يفعله في عمل بحيث يفهم من ذلك الفعل انه يريد من المكلف فعلًا ويكره ٢٤٣ فعلًا تسليم المسئلة فان تلك الإرادة التي تتعلق بفعل الفير حتى يفعله مالكاً للكمافيكون له خلق ولا يكون له الهر ويكون في جانب المخلوق كله خيرا ولا يكون اختيارًا ثم يلزم ان تكون النفوس ٢٤٧

ې ن بل خابة — •) ف من هذا . سقط هنا بعض كلبات يشير اليها المنق (مَن يقوى ?) مع إنه لا يوجد بياض — ١) ب ف يكاسل — ٧) ف ملتممة لجاس — ٨) ف ييضي – 134 ) ن مكرامة - م) ا يسبه - م) ب ن منامع - ع) ن

ه٤٧ باختصاصها ببعض الاحكام دون البعض على حكمه وامره وقضيته على علمه وارادته وقسدرته كذلك الحركات الاختيسارية دلت وقولكم ان التصريف بالفعل نازل منزلة التكليف بالقول مسلم فيا حكم وقضية في كل حركة من هذه الحركات وذلك الحكم اما ان يكون فعلًا من الافعال واما ان يكون قولًا من الاقوال واستحال ان يكون فعلًا يفعله فان كل فعل فهو مسبوق بحكمه ً بل ذلك الفعل دليسل على حكمه أوحكمه مدلول فعلمه وكما ان الحركات الضرورية دلت باختصاصها ببعض الجايزات دون البعض • يرجع الى افعال غير اختيارية للانسان لحكن الافعال الاختيارية لما وتصريف من الخالق' يدل على حكمه واقتضائه ً وذلك بعينه هو غرضنا ومرادنا استدعت ممن إمه الخلق والأمر حكمًا واقتضاء وطلباً فكل فعل ١٠

فنفول اثبات الكلام والامر والنهي بيني على جواز انبعـــاث الرسل فان من احال كونه متــكلهاً يلزمــــه ان ينــكر ً كونه مرسلًا وجه تردده بين الجواز والحظر والاباحة دل على ان للبارى تمالى فيها •• حكماً وقضية هم ذلك الحكم قد يكون امرًا وقد يكون نهيًا وقد يكون اباحة فقد سلمتم المسئلة من حيث منعتموها رسولا ومن جوز على الله تمالى ان يبعث رسولا فذلك الرسول يبلغ " وجه وقوعه دل على قدرته ومن وجه اختصاصه دل على ادادته ومن فتغول ذلك الفعل من وجه احكامه دل على علم الفاعبل ومن

٣) ا جمكية - ي افله - ع) اعلى - ي ن يفل - ي احكم ٥٤٧ ١) الملك - ٣) ل واقطابه - ٣) الوجوب - ١، ف يجيل -

ق المراتب " فيستدل بذلك على ان امر من له الخلق والامر فوق الاوامر النطقية الانسانية والفكر العقلية وانه بوحدته فكر في معن الاوامر النطقية الانسانية والفكر العقلية وانه بوحدته فكر في معن كلام ونطق وخبر واستخبار وامر ونهي ووعد ووعيد وان سما يسمع كلامه فوق كل سمع هو مفطور للحرف والصوت لاسما يسمع المروف والصوت فوق سمع هو مجبول بجيرد الصوت فنحن إذا لم نستدل بجنس على جنس بل نجنس على ما هو فوق الجنس فيطل استرواحهم" الى التقسيم الذي ذكروه

مم تقول انتا السم تقولون ان واجب الوجود من حيث يعطي المقول المقول أعاقل ومن حيث يعطي البده في المبدا" قادر ومن المقل في المعطي المعلى في المبدا" قادر ومن حيث يعطي البده في المبدا" قادر ومن حيث يعطي النظي النظي النظي الوطني المبارقات والنطق النفساني الدوات حيث يعطي النطق الوطني الممارقات والنطق النفساني الدوات القوال آمر على ما حماتم علمه وقدرته وارادته فيصير التنازع واحداً بيننا ويمجع الامرالي مسئلة ١٩٣٧ على أم تشدل عليه مسئلة العلم والقدرة عندكم على أمن المكلام على ويال لم تشتمل عليه مسئلة العلم والقدرة عندكم حيل بحيث تقيقة المسكلا من فعل الكلام فهو فاعل الكلام في حمل مجيث يسمع ويعلم انه كلام م ضرورة لانه لو كان المسكلم من قام به يسمع ويعلم انه كلام عرورة لانه لو كان المسكلم من قام به

•) بان زام – ۱۰۱ س – ۷۰ ن المانية – ۱۰۸ يوخذ به – ۱۰۹ با نام داران – ۱۰۰ با العول – ۱۰۰ فان مبدأ ما ۱۰۰ بالترام – ۲۰۰ فاعدام! – ۱۳۶۳ وی الترام – ۲۰۰ فاعدام! –

١٤٨ تكون اشرف والطف غير انا بهذا الجنس استدللنا على ذلك النوع كما تبلغ الى النفس الناطقة الانسانية فيحدس منها ان مرتبتها لما كانت والارواح الملكية فوق مرتبة هذه النفوس في التفاهم وكالا تكون تكون المرتبة التي للملائكة الروحانية من جنس المرتبة التي لنابل. استدلكا بنوع من الحدس في الامور النائبة على نوع من الحدس في دلالة على ما في النفوس الناطقة وليس كل مرتبة من هذه المراتب المرتبة التي للناطقة من جنس المرتبة التي للطير والبهائم كذلك لا امور ألنب الى ان يصل الكمال الى حد من الخليقة فيقف الترتيب ثواب وذلك يبطل قضية الحكمة ونحن نرى من النفوس الحيوانية منها ما يكون له مجرد الصوت من غير كحن ومنها ما يكون له مع م صوته لحن ثم من اصحاب الالحمان ما' يكون من ذوات الحروف المقطمة ومنها ما لا يكون الى ان يبلغ الامر والحال الى ترصيع الكلمات من الحروف وترتيب الحروف في" الكلمات فيكون ذلك من جنس المرتبة التي قبلها لكنها كالات النفوس بعد كالات الى إن . فوق مرتبة سائر النفوس دل ذلك على ان مرتبة النفوس الروحائية الناطقة كازية فاسدة لامعاد لها ولاكال ولاجزاه على افعالم اولا ما لا يتفاهم بعضها من بعض الا باحسدى من الحواس الادبع وهي اللعس والذوق والمشم والبصر ومنها' ما يتفاهم بها وبالسمع ايضاً" ثم

۲3 ان و دنیم – ۲ ان ز و ذلك بواسته صورت و حرف یضور – ۳ ا ن استان می – ۲ ان نابغ اطال
 ۲3 س با ترصیف – ۲ الشدی – ۳ ف الامور – ۲ می حکذا و لیل این ادی در این می استان و لیل این دیده دادی

الدليل على انه متكلا اعني يوصف جمني يقوم بمحل اخر فما الفرق بين مذهبكم وبين مذهب من قال انه يخلق ' فملا يفهم عند ذلك انه تمالى يريد من العبد فعلا او يكرهه ' وان اضيف السه الكلام كان جهازاكا قال تمالى خطاباً للسها، والارض أنيا طوعاً أو كزهاً اهم وانجاب من الله تمالى ولا تسلم وائتمار واستيجاب من السها، والارض فاموا طرفنا في اثبات كوته متكلماً هو المعجزات السدالة على صدق قول الانبياء عليهم السلم وهم الصادقون المخبرون عن الله ١٠ تمالى انه قال كذا \* وامر بكذا ونهى عن كذا \*

قب لرمم قد سددتم على انفسكم هذه الطريقة بوجوه احدهما النكم زعمتم انه لولم يبعث الله رسولا كان على العاقل البالغ في عقله وجوب معرفة الله تعالى وعلى الباري تعالى وجوب ثوابه فلو لم يبعث الله دسولا فبم كنتم تثبتون كونه متكلها والشياني مصيركم الى ان الله دسولا فبم كنتم تثبتون كونه متكلها والشياني مصيركم الى ان اذليس كل مقدور فهو واقع بفطر الله تعالى والشيال زعتم في الارادة انها خلوقة لا في عبل وفي الكلام انه خلوق في عبل وفي الامرين جيماً يرجع الحكم الاخص الى الباري تعالى فيا الفرق بين البايين

٨) ابومف يقوم - ٨٠٠٠٩) ب م - ١١٠ اغالون - ١١١) ن زفدلا
 ١٥٠١ ١١٠١١٤ - ١٠ ب ن زكيا إماليا (كذا) - ١٠٠٠ ب تسلم ن نسلم - ١٠٠٠ كذى - ١٠٠٠ ب ن ن نوبح - ١١٠ ب بغضل

٥٠٠ وكذلك جميع ما في القران من الاوامر والنواهي والاخبار فوجب كمارت اليه الكرامية فيكون عالا للحوادث وذلك باطل واما ان تقطيع صوت والصوت في الجسم متصود فتعين انه في جسم متكلاا فادليلكم في ذلك عليها وعندكم الكلام فمل الباري تعالى وان كان قدياً ففيه اثبات القديين ويرجع القول الى مسئلة الصفات وعماً بجتص جذه المسئلة من الاستحالة انه لو كان قديماً وهو امر ونهي لزم ان يكون كلاماً مع نفسه من غير مامور ولا منهي ومن نوح ولا قومه اخباراً عما ليس كما هو فهو مع استحالته كذب ومع الوادي المقسدس طوى خطاب المعدوم والمصدوم كيف يخاطب ان يكون الكلام يجدث عند حدوث المضاطب في الوقت الـذي .. يصل الخطاب اليه فيكون الكلام حادثاثم اما ان يحدث في ذاته يحدث لافي على اوفي عسل ولا بدمن على فسائه حرف والحرف فعل الكلام فاما الاولى فلو نازعكم الصابي والفيلسوف في كونه كساز الافعال ولا يدجع اليه حكم الكلام الا اندفاعل صانع فها كون البارى تعالى متكلها والثانية ان حد المشكلم وحقيقت " من المحال الذي لا يتارى فيه ان القول بانا أرْسلنا نُوحًا إِلَى قَوِسَهُ ولا • الكلام كما ذهبيم اليه وجب ان يكون كلامه اما قديماً واما حادثاً كذبه محال وقول ه أخلَع كَذَلَيك لموسي ولا موسي ولا طور ولا قال الاعرب بنيم مذهبكم على قاعدتين احديهما تسليمكم ،

۱۳۰ دربا - ۱۰ ۷۰۰ - ۱۰ فرم - ۱۰ داخبار - ۲۰ فرم - ۱۰ دربا - ۲۰ فرم - ۲۰ فر

، انه المتكلم به ولا يقف معرفة ذلك على معزفة كونه فاعلاً بل ربمـا • ا وان كان المعنى في الموضعين خلوقاً مكتسباً بإلوجهين كما عرفت ثم واختيارية ثم اذا خصصت الحركة بأن كانت اصواتاً تسمع او حروفاً الصوت من حيث هو معني من المعاني الى المحل ويرجع حكم الفعل من حيث هو فعل من الافعال إلى الفاعل كذلك الكلام الذي هو اخص منه فيا عجبا بإن صار اخص صار ' حكمه اعم او ليست الحركة تفهم او كليات تعقبل انقطع حكمها عن المحال وعادً مما يجب اختصاصه بالمحل الى الفاعل الذي لا ينسب اليه الا الاعم فعرف من هذه الوجوه ان اختصاص الكلام بالمحل الذي قام به لم يبطل ومن الدليل على ذلك أن من سمع كلاماً من الغير علم على القطع والبتات لا يخطر بباله كونه فاعلاً اصلاوعن هذا انتسب "اليه القول فيقال قال ويقول وهو قائل وبخطاب الامر والنهي بخياطب قل ولا تقمل ويفرق الفارق ضرورة فرقاً معقولا بين قولهم قل وبين قولهم افعل فان مساق قولهم قل هو بعينه مساق قولهم تحرك واسكن وقم واقعد رجع اخص وصف الحركة الى المحل الذي قامت به الحركة كذلك القول ينبغي ان يرجع اخص وصفه الى المحل الذي قام به وهمـذا ٤٥٣ قاطع لاجواب عنه ونحرر هذا المني اذا قامت بمَعْل سمي بها متحركا سوا كائت الحركة ضروريسة او وتغول المرضية اعم من الكونية والكونية اعم من الحركية

۴۰۴ ، ) ب ن عاد (۲۰۰۰ م) ف وغالا (۲۰۰۰ ف الحال ب (اولاً) في المحال (ثانيًا) لا عال ( م بي زكلانه ( ۵۰۰ م) في ينسب ( 1 ) في غرن ع ۲۰۰۹ ، ) ب ني ز القول (

مهم ثم قول ليس يشك العاقل ان الكلام معنى من المعاني سوا كان ذلك المعنى عيارة منظومة من حروف منظومة واصوات مقطعة او كان صفة نفسية ونطقا عقليا من غير حرف وصوت وكل معنى قائم يحل وصف المنايسية ونطقا عقليا من غير حرف وصوت وكل معنى قائم يحل وصف المناعل ومن حيث هو معنى قام يحل فينسب الى الفاعل ومن حيث هو معنى قام يحل فينسب الى المحل به خمول المعنى موصوف به لا حالة فالذي وصف الفاعل به هو وجها حقولان ليس يتارى فيمها عاقل فجعلها وجها واحداً حتى يكون معنى كونه فاعلا هو معنى كونه موصوفاً به خروج عن المقول .. معنى كونه أعلى ولا يرتفع المحن المحلم هو الفاعل المكلام

ومما بدل على ذلك دلالة واضعة أن الكلام عند المصم عبارة عن حروف منظومة واصوات مقطعة ومن المملوم الذى لا مرا، فيه أن الصوت أعم من الكلام فأن كل كلام عنده صوت وليس كل م. أصوت كلاماً ثم الصوت أذا قام به سمي المحل مصوتا ولا يدجع حكم في عل هو مصوت والكلام الذي هو أخص كيف يرجع حكمه ، مع يقال هو متكلم بكلام يخلقه في عل بل يرجع حكمه ،

و الطيّر الى غير ذلك مما قد استفاضت الاخبار الصحيحة بها فكل ذلك فعل الله تعالى فالمسكلم عندهم من فعل الكلام فيجب ان يكون الباري تعالى مسكلما بها اذكان فاعلا لها وهو عال ثم ان النجارية وافقت الاشعرية على ان الباري خالق اعمال العباد فيلزمهم ان يقولوا هو قائل بقولهم مسكلم بكلامهم اذكان فاعلالها

و مما فزمهم أن القادر" على الحقيقة من يكون قادرا على الضلاين والكلام معنى له اصداد فاذا قالوا المشكل من فعسل الكلام يلزمهم على أن يقولوا الساك من فعسل الكلام يلزمهم على تعولوا الساكت من فعسل السكوت حتى لو خلق سكوتاً في على كان ساكتا ولو خلق أمرا ولو خلق مكوتاً في على كان آمرا ولو خلق خبرا في ومن الاخبار ما يكون صداً ومنه ما يكون كذبا فيلزمهم إضافة واتحاده فيفرد أهذيم الالام على الدرموه على قمدم الكلام واتحاده فيفرد أهذيم الملام المناع المناع المناع من مقنم أن الله تعالى لكنا أمارضهم ها هنا بما التزموه مذها بما في من من من أموات وما من حرف يتقوه به من فيول من الملام المناول لا مية قيه أن النطق اللساني مركب من الإنسان وينطق به اللسان الا" ويفني عقيب ما "وجد وينعدم كم" يتجدد ويمقبه حرف اخر ألى ان يصير بمعوع الحرفين والثلاث واكثر واكثر

ع) ه اریاس — ه) ب ف عندم — ۲۰۰۰۰ ف ـ ـ ـ م) ف سکونا ... ساکنا — ۸۰۰۰۸ ب ـ ۸۰۰۰۸ ب ـ ۱۳۰۰ م) ب وایجاده — ۲۰ ب ف فیفرد — ۳۰ ف لذین — ع) ف ـ ـ ـ ـ ... ه... ه... فین ما —

- 146 -

والحركة اعم من الصوت والصوت اعم من الحروف والحروف اعم من الكلام غيب وصف المحل بكونه موصوقاً بعرض وذلك العرض من الكلام غيب وصف المحل بكونه موصوقاً بعرض وذلك العرض من يعينه كون والمكون بعينه حركة والحركة بعينها صوت والصوت حرف والحرف كلام فيجبان يوصف المحل بكونه ذا كلام ومتكلا كم وجباً وصف بكونه ذاحدة كان عن المقول خلام المنيين وحما بفعك بو نوع فولهم المتكلم من فعل المكلام ان الله عن الحالى لو خلق في المبرس وبعض المعرورين ان قال بلساته قت وقعدت المنظوم من إباري قائلا من احد امرين اما ان يقال يكون المتكلم بهنه الحروف حاحب البرسام دون غيره فقد بطل قولهم ان المتكلم بهذه المكلام من قمام به الكلام بل من قمل الكلام دون غيره مو به الكلام بلس من قمام به الكلام بل من قمام أن أنذمهم عليه عجائب افر نشرحها ها هنا فانه قمد وقم به أنا أذرمهم عليه عجائب افر نشرحها ها

م الما الذمريم علم عجاب أمر لشرحها هما همنا عامه حدد وقع الاتفاق على ان المعجزات من فعسل الله تعالى غير مكتسبة لجنس .. الحيوان والبشرا ثم من المعجزات ما هو نطق وقول يخلق الله في جاد او حيوان مثل تكليم الشاة المسمومة لا تاكل مني فاني مسمومة . ومثل تسبيح الحص في يد الرسول عليه السلم وشهادته برسالته ومثل مكالمته الغنب ومثل منطق الطير وتاويب الجبال يا جبال أو يي ممة

٣) ف يوجب -- ٣) ا في الهامش وفي تبه الجهل والجاء -- ١٤) ا منكلما --

.، ادراج الاماني كسير السواني وذلك المدلول عِب ان يختص بالقائل ٥٠ التقاء البحرين • ان تكون مدلولة لها" فان الادادة وان تخيل فيها اقتضاء وطلب فلا وطلباً' والعلم يتعلق بالمعلوم على ما هو به وخلاف المعلوم لا يقتضيه العلم وقد يكون من القول ما يقتض خـــلاف'' المعلوم والعلم من حيث هو علم'' يتعلق بالواجب والجايز'' والمستحيل'' والاقتضـــا. والطلب لا يتعلق بالواجب والمستحيل " وكذلك الارادة لا تصلح اختصاص وصف وصفة حق تستقيم الدلالة وتتضح الأمارة يتخيل فيها خبر واستخبار ووعد ووعيد وقد تحقق في العبارات هذا ٨٥٨ بعيدة عن الاقتضاء والطلب اعني طلب الفعل من الغير ف الابداذا او' هو قديم قدم الموصوف او عدث حدوث العبارات فذلك عمر المني وكذلك القدرة لا تصلح ان تكون مدلولة لها فانها بخاصيتها من مدلول قطماً ويقيناً والا خلت العبارات عن المعاني وطاحت' في ذلك المدلول اهو واحد وحدة الموصوف او كثير كثرة العبارات الاشتباء في الموضمين وجال النظر في الطرفين وملتطم الامواج عند

٥٥٧ بين الموضمين فرق وهمو كالفرق بين المؤمن بلسانسه دون' قلبه

وبين المؤمن بقلبه دون لسانه غير انا نسامهم ها هناحتي يتضح

الحق من السقيم ثم نعطي كل قسم حقه

دون الالفاظ اللسانية سمي مفكرًا لا متكلمًا الا بالمجاز وانكان

كلاماً اصلًا بل لولا سبق تلك المعاني في النفس على العبسارات في

فنغول لولا مطابقة الالفاظ اللسانية معانيها النفسانية لم يكن

اللسان لم يمكن ان يعبر عنها ولا ان يدل عليها ويوصل اليها وهذا في

حقنا ظاهر فا قولكم في حق البادي سبحانه افيخلق حروفاً وكلالت

في عل ولا دلالة لها على ممان وحقايق ام لها دلالة فان كان الاول • ا

فهو من اعمل المحال وان كان الثاني حقاً في مدلول تلسك العبارات

واين ذلك المدلول ولا جايز ان يقال مدلولها علم الباري تعالى وعالميته

فان العلم لا اقتضا. فيه والمدلول ها هنا مجب ان يكون ْ اقتضاء

كلامًا فاذا كل الحروف والكليات عالهما اللسان وكل المماني

على معنى من المحاني معلوم لولا ذلك المعنى لم يسم الحروف والكلابات

كلمة ويصير مجموع الكلمتين والثلاث واكثر كلاما مفهوما مشتملا

والمفهومات ممالها الجنسان وببجموع الامرين سمي الانسان ناطة

ومتكلمًا حق لو وجدت الحروف اللسائية منه دون المعاني الجنائية

سمي مجنوناً لا متكلماً الا بالمجاز ولو وجدت المعاني الجنانية منه

シン・ウレー・シャー・シャック ー とうかなし く) ナラハ

۲) ف والملومات - د) ب ف علها - د...ه) ف م - ·) ب فيول ف فنول - اي فرو - اي الجلق - ما ف الماق -٥٠٧ د) از الوين - م) المعلم - م) افي التدسير - م) ب ف يعطي

تملح ان تكون مدلولة لما ١٠٠٠٠٩٠) ف - - •١٠) ف ز والعلب لا يتطق بالواجب والمستحيل وكذلك الإرادة لا - · ن ن طاب - ان ف زاللم و - ان ازلم - ان ف " -١٥٠٨ ) ف طلعت ١٠٠٨ ف كسر السواي ١٠٠٠ ف ووميف ب ومنا ١٠٨٨

٠٠ النفس سوى العبارات القاعة باللسان وان الكلام في الغسايب معني 1 يئبته الاشوي كلاما فالخصم ينكره اصلا فكيف يصح منه كلامه • فاختصاصه بالبعض دون البعض يستسدعي مخصصاً والقسديم لا عن الكل وخصومنا لو وافقونا على ان الكلام في الشاهد معنى في ١٣٠٠ قايم بذات الباري تعالى سوى العبارات التي نقرؤها باللسان ونكتبها في الصاحف الوافقونا على اتحاداً المني لكن لما كان الكلام لفظا في وحدته وكونه ازايًا قديمًا ولكن "ليس يتكلم الخصم في همذه يكون اعدادًا متناهية فان كان اعدادًا لا تتناهي فهو محال لان اختصاص له والصفة الازلية اذا كانت متعلقة وجب عموم تعلقها فائن تعلقتُ بواحدة تعلقتُ بالكل وان تخلفت عن واحدة تخلفت مجميع المتعلقات لان نسبتها الى الكل والى كل واحد نسبة واحدة كملامًا فالاشعرية تلبته وتوافقه على انه كثير وانه حدث خلوق وما علمه وقدرته وارادته واحدة فذلك يدل على انكلامه واحد وذلك اندلو کان کثیرًا کم بخل اما ان یکون اعدادًا لا تتناهی واما ان ما حصره الوجود من العلم فهو متناه وان اقتصر على عدد دون عدد مشتركا في الاطلاق لم يتواردُ على عل واحدٌ فإن ما يثبته الخصم المسئلة الأعلى سبيل الانزام وايداد الاشكال فات المنزية لوكان كالامه تعالى واحدًا لاستحال ان يكون مع

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 19

## التاعلا الثالثة عش

## ني الدكلام البارى واحد

نهبت الاشمرية الى ان كلام الباري تعالى واحد وهو مع وحدته الرونهي وغبر واستخبار ووعد ووعيد وذهبت الكرامية الى ان الكلام بعني القدرة على القول معني واحد وبمني القول معان كثيرة و الكلام بعني القدرة على القول معني واحد وبمني القول معان كثيرة و قاية بذات الباري تعالى وهي اقوال مسموعة وكلمات عفوظة تحدث وذهبت المتتزلة الى ان الكلام حروف منظومة واحوات مقطمة حدث اذا اوجدها الباري تعالى سمعت من المحل وكم وجدت فنيت وشرط ابو على الجبائي البنية المخصوصة التي يتباقى منها خادج وبدت فنيت الحروف شاهداً وغايباً ولم يشترط ذلك ابنه ابو هاشم في النايب الروف شاهداً وغايباً وأ يشترط ذلك ابنه ابو هاشم في النايب الباري تعالى معنى قبائم بذات الباري تعالى وكل معنى قبائم بذات

ە كالبارى تىكى -- • ١٠) ب شقىد - ١٩٥٩ - ) ب ق -- • ) ب ت جا -- • ) ف و -- • ) اـــ -- • ) ب ف ظم

ا ها) ب ف ز من احسد امرين الله ١٠٠٠ ب ف كان لا يقامي عددا الله الله الله واحد

۸...۸) ب. - ۲۸ ب ف واحد ۱۳۰۰ - ۲۳ من لو واقنون اب او وافتحون ا - ۲۰ ف ایجاد - ۳۰ ب ف ف ۱ ملاف علی متن واحد - ۲۰ ف کلام - ۱۰ ب فاذا ف فیاذن - ۲۰ ب ف

• ا وحجم اوصاف نفسية للجوهر وان كانت معانيها مختلفة كذلك كون ٠٠ واحدة تختلف معلوماتها ً وهي غير مختلفة في انفسهما " فيكون علما • خس كلهات هميأ خس صفيات الحبر والاستخبيار والامر والنهى ٢٣٣ الكلام امرا ونهيآ وخبرا واستخبارا اوصاف نفسية للكلام وان الكلام كما ان كون الجوهر قايمًا بذاته قابلًا للمرض متحيزًا ذا مساحة المُتائزة فاقسام الشيء غير واوصاف الشيء غير وكل مسا في الشاهمة لكن المشهور من مذهب ابي الحسن ان الكلام صفة واحدة لهماً بالقديم والحادث والوجود والمسدم واجناس المصدئات وكالايجب تعدد العلم بعدد المعاومات كذلك لا يجب تعدد الكلام بعدد المتعلقات وكون الكلام امرا ونهيا أوصاف الكلام لا أقسام كانقسام العرض الى اصنافه المختلفة وانقسام الحيوان الى انواعسه والنداء فان سلكنا هذا السلك إندفع السؤال وارتفع الاشكال واستخبارا خصايص او الوازم تلك الصفة كما إن علمه تعالى صفة كانت معانيها مختلفة وليس اشتهال معني الكلام على همـذه المعاني خاصية واحدة ولخصوص وصفها حدأ خاص وكونه امرًا ونهيًا وخبرا فالت الوئيمريّ حكي عن بعض متقدمي ُ اصعابنا انه اثبت لله

١٠) ب طما - ١٠) الرا الغ - ١٨) ب عصدي - ١٩) ف ومي
 ١٢٣ عال ولما - ١٠) ف غد - ١٠) ف ما - ١٠) المطوليا - ١٠) ب ندما - ١١) ب يوجب - ١٠) الطوم - ١٨) ف تلو كان - ١٨) ف المائة

المه مختلفة حتى تكون حقيقة واحمدة علمأ وقدرة واراذة وسوادا وحدته امرا ونهيا وخبرا واستخبارا ووعدا ووعيدا فان هذه حقايق واحدة على خواص مختلفة نعم يجوز ان يكون معني واحديشمل شي، واحد هو اشيا، مختلفة وحقيقة واحدة هي بعينها حقايق وحركة فان ذلك يرفع الحقايق ويودي الى السفسطة فنسبة الامر ختلفة وخصايص متباينة ومن المحال اشتمال ثيء واحد لـ له حقيقة مماني عنتلفة كالجنس والنوع فان الحيوانية معني واحد يشمل مماني وجود المني الجنسي الا في الذهن ويستحيلُ ان يتحققُ في الوجود ختلفة وكذلك الانسانية تشمل اشخاصا مختلفة لكن لا يتصور. والنهي والخبر والاستخبار والوعد والوعيد وهي حقايق مختلفةً • • الى الكلام كنسبة العلم والقدرة والارادة والسواد والحركة وهي وان قلتم ان الكلام اسم جنس يشمل انواعاً صحيح غير ان الجنس يتحقق له وجو د ما لم يتشخص بعارض يميز شخصاً عن شخص وذلك کالعرض المطلق من حيث هو عرض لا يتحقق له وجود ما لم يتنوع حقايق مختلفة' الى شي. واحد وذلك محال وإذا كان أكمل واحد من اقسام الكلام حقيقة خاصة فليكن لكل واحد منهما صفة خاصة لا يتحقق له وجود ما لم يتنوع بفصل يميز نوعًا عن نوع والنوع لا •، بكونه لوناً واللون لا يتحقق له وجود مما لم يتمين بكونه سوادًا معيناً والا فالمرض ليس له ذات على انفراده قايم بجوهر تم يكون هو

٧) ا . - ۸...۸) ب في بد ه في الوجود» ١٣٦٧ (١٠٠٠) ف . - ١٩٥١ ب ف كوناً فانه قال عالمية الباري سبحانه وقادريته حال وله حال " قوجب كونه يهمه عالماً قادراً فقد اثبت حالا لها خصوصية العلم والقدرة وهي واحدة في نفسها ورا، الذات فكيف يستبعمه عن يثبت كلاماً هو امر ونهي وخبر أوهو في نفسه واحد مختلف الاعتبار والفلاسفة الذين هم اشد وتفيض منه صور لا تتناهي مختلفة ربما تختلف اساميه باختلاف الصور والفيض عندهم كالتعلق عند المتكلم والعقل" الاول كالكلام في وحددة واختلاف المكلام في وحددة واختلاف الكلام بالار والنهي كاختلاف

فات المغزلة اثبات صفات نفسية لذات واحدة غير مستحيسل ٢٠٠٥ لكن اثبات خواص مختلفة وصفيات متضادة لشيء واحمله هو ٣٠٠ المستحيل ومن المعلوم ان الامر والنهمي يتضيادان ولمها خاصيتسان

۱۳۹۶ ، ب حالة - ۲۰ ت ن زله - ۳۰ ن زواسخبار - ۹۰ ن ورحدته - ۱۰ الفعل - ۲۰ ب ن اضافية واما ملية - ۲۰ ب ن زبه - ۲۰ ۲۳۳

الماللام من الاقسام فهو في الغايب للكلام " اوصاف والذى" يحقق ذلك ان المدى قد يكون واحدًا في ذاته ويكون له اوصاف هي اعتبارات العقلية قد تكون من جهة النسب والاضافات في الاعتبارات العقلية قد تكون من جهة النسب والاضافات وقد تكون من جهة الموانع والمواحق اليست الارادة قد تسمى هي بعينها سخطًا اذا كان الفعل على غير الصواب كذلك ويسمى امرًا اذا تعلق بالمأمور به ويسمى نهيًا اذا تعلق بالمذهبي عنه وسمى المرًا اذا تعلق بالمأمور به ويسمى نهيًا اذا تعلق بالمذهبي عنه المرادة المدهم المرادة المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المرادة المدهم المرادة المرادة المدهم المدهم المرادة المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المدهم المرادة المرادة المرادة المرادة المدهم المرادة المرادة

تسمى هي بعيبها سخطاً اذا كان الفعل على غير الصواب كذلك. يسمى امراً اذا تعلق بالمأمور به ويسمى نهياً اذا تعلق بالمنهى عنه وهو في ذاته واحد وتختلف اساميه من جهة متعلقاته حق قيال ان الكلام بحقيقته خبر عن المعلوم وكل عالم بجسد من نفسه خبرا عن معلومه مرورة فان تعلق بالشي السذي وجب فعله سمي امراً واذا " تعلق بالشي الذي حرم فعله سمي نهياً وان تعلق بشي ليس فيه اقتضا وطلب مسمي خبراً واستخبارا فهذه اسامي الكلام " من جهة متعلقاته كاسامي الرب تعالى من جهة" افعاله

مُ تقول ليس بيذ الخصم في هذه المسئلة الا عبرد الالزام على مذهب من قال بوحدة الكلام والا فن انكرً" اصل الكلام النفسي واكيف يسمع منه القول في الوحدة ولكن المعب من هذا الملزم انه التزم ما هو اعل المحال في وحدة الحال التي هي مصححة الاحوال

ورمما بيب المنلسف عن الزام الفيض المختلف عن العقل الواحد ١٧٠٧ فيقول انا اقول كان المقل واحد ففيض العقس ايضاً واحد لكن والقوابس والحوامس تختلف فيختلف الفيض باختلاف المفيض كالشمس إذا الشرقت على زجاجات مختلفة الالوان اعطت كل زجاجة لونا خاصاً لايقاً بلونها القابل فتعدد الصور واختلافها انما حصل من جانب المفيض لا من جانب الفايض وانتم اثبتم كلاماً واحداً وهو في نفسه امر في وخبر واستخبار فتعدد الحواس

٢٠٦٧ يستدعي ولايستدعي اختلاف الامرين لكن كلاماً هو في تتحقق عند الإضافة ولا يتحقق عند رفع الاضافة ويتطرق اليها. مختلفتان فاثبات ذلك لكلام واحد محال ونحن لاننكر اختلاف الاسامي لشي. واحد لاختلاف الوجوه والاعتبارات لكنا ننكر التبدل والتغير وليس كون الكلام أمرا ونهيآ مما يتحققعند الاضافة بل هما من اخص اوصاف الكلام سوا. لاحظنا جانب المتعلق اولم ما هو به وهوصفة صالحة لدرك ما يعرض عليه سواكان قديمًا او حادثًا .. وجودا او عدماً والذي يوازيه في تعلقه تعلق الأمر بمامور ممين وتعلقه أ بامور آخر فاختسلاف المامورين كاختسلاف المطومين ثم اختلاف نفسه امر وهو في نفســـه نهي اختلاف وصفين متضادين لشيء، واحمد وهو محال ونظيره العرض في شموك اقسام الاعراض اختلاف المخواص المتباينة لشي. واحد ولا نشك أن كون الكلام امرا ونهياً ليس من جملة النسب والإضافات فان الصفات الإضافية ثلاحظ وكذلك لو رفعنا المتعلق عن الوهم لم يخرج الكلام عن كوثه امرا ونهياً وخبراً واستخبارا والعلم بالقديم والحادث علم بالشيء على المطومين لا يستدعي اختـــلاف العلمين ^كذلك!ختلاف المامورين الختلفة الخواص اذيستحيسل ان يكمون للمرض ذات محققة على

حيالها وهي في ذواتها علم وقدرة وحيوة ولون وكون' وقولكم ان

الكلام مختلف الاوصاف لا مختلف الاقسام غير صحبح بل الأمر

وامه ،) ف لكل - ،، ب ف يشك عاقبل -- ،، ف مواً -- ،، ف ف يد ل (تناير - ،...ه) ! ..

٠٠ وصفه في قول صحيح في الكلام شاهدا فإن الكلام القوليافي اللسان 10 الجهات اقسامًا وانفصل كل قسم عن قسم لم بعسه بوصف بانه متحيز وقابل للاعراض وذو حجم ومساحة ونهاية وهي وكذلك اذا اختلف الزمان والمكان والوجه والاعتبادلم يحصل مثل ذلك في شي. واحد من وجوه مختلفة غير مستحيل فان الجوهر صفات واحوال ووجوه ً' واعتبارات مختلفة وما استحال اجتماعهـا وقولهم أن كون الكلام أمرا ونهيآ وخبرا اقسام الكلام أذيقال التضاد فلم يلزم الاستحالة وهذا أن الزم علينا" التضادوان الزم علينا" الاختلاف بين الحقيقتين دون التضاد فالجواب عنه أن اجتماع الكلام ينقسم الى كذا او الى كذا وكل قسم انما يتميز عن قسم باخص او النطق النفساني في الذهن من جملة الإعراض التي يستحيل بقاؤها بشيء غير وما هو نهي عن شيء غيرًا ويضاد الامر نهي عن ذلك في حقيقة الجوهرية وقد قدمنا الفرق بين الاقسام وبين الاوصاف ٢٣٩ ولاتتحد ذاته وتتعدد جهاته بل ذاته متعددة بتعدد جهاته فما همو امر وصفه بعد الاشتراك في حقيقة العلمية ثم اذا خصص الكلام بعلم قديم او عالمية ازلية لم يلزم اتحاد الخصايص في ذات واحدة بل العلم الشي. بعد اتحاد جهاته فتعدد الكلام بتعدد التعلقات فصارت تلك الاشتراك في حقيقة الكلامية كالعلوم المختلفة اذا تعلقت بملومات مختلفة كانت اقساماً مختلفة وامتـــازكل علم عن قسمه 'باخص

م) ن مذا - مر) ب ن لو - (ز) ب ن - مرد مرد بود (- (۱) ب علمية − (۱۰۰۱) ب س − (۱) ف قسمة − (۱) ف خض المنافق المناف الله ١٠) ب ف ومن قول - ١٠) ب .. - ١٠) ف تدرد - ١٠) ب ف قسمة

واختلافها فيه انما حصل من جانب المتماق لا من جانب المتعلق فلم تستقم التسوية بين البابين بالتعلق والفيض

١٣٠٨ بغتة بل على تدريج الثاني والاول من غير ان يحدث'كال' في ذاته ١٠ عن الكثرة واعلى في منهاج التقديس عن اختلاف الحواص إمه والصفات كلها راجعة الى ذات واحدة هي واجبة الوجود بذائها • ووجودها مستند الموجودات كلها من غير ان يثبت له منها كمال او حيث ذاته وانما يقال له اسم وصفة من حيث الماره فقط والماره فاعليته الصادرة عنه لا مما بل على ترتيب الاول والشاني والراجعة اليه لا لم يكن او يستكمل من حادث كالأكان جل جلاك بذاته أ يجدث لء صفة وهو تمالى بكمال جلاله عديم الاسم والصفة من وتقدست اساؤه لصفاته واماكلا منافي المبرا ووجوب الصفات له فابعدني باب التنزيمه

والنهي عن ُ ضـــــــــه او الامر بالشيء والنهي عن شيء آخر او امر شخص واحد بشيء ونهي شخص آخر عن ذلك الشيء ُ لا يستحيل فيتضادان فساما اذالم يتقابلا بل اختلفت المتعلقسات واختلفت من لكلام واحد انما يلزمنا التضاد بين أمرين يتقسابلان من كل وجسه الوجوه فلا يبعد اجتماعها في حقيقة واحدة ونحن لو قلنا الامر بالشيء فات الائمريز نحن لانثبت الحقايق المختلفة والحواص المتباينة

ئادىرى) ن ... - · ) ف مناهير - ، ) ب ف غور ف او امر شخص واحد لشي وضي شخص اخر عن ذلك -جالا - م) ب بلزم - اي ن التفادين - م) ن اختاف - م) ب ف ز ذلك الئي بعينه في زمان وأحد وشخص وأحد مجتمعان في كلام(بكن ذلك ممالا بل الامر بالشي) ١١٨ ١) ن ريودن ب يودن - ١٠ ب ن كرالا - ١٠ ب م ال

السلم عما سيكون في القيامة بقول مو من قايل ' واذ قال ألله أيا و عيسي أبن مريم أأنت قات للناس اتضد فوفي وأمي إلكين مِن • ان يرفع الزمان من "صميم قلبه هان عليه ادراك الماني العقلية وسهل • والزمان بحيث نسبتهما الى الماضي والحاضر والمستقبل نسبة واحدة دُونِ ٱلله "أو ايس" عبر في" المستقبل بالماضي " وبعد لم تقم القيامة ولم يجشر الناس ولم يحضر عيسي عليه السلم ولكن كا" كان القول الحق" متمالياً "عن الزمان كان ما سيوجد كأن قد وجد وكان نسبة الحطاب عليه معرفة تعلق العلم الازلى بالمعلومات والا.ر الازلى بالمامورات وعام " ان الاختلاف" راجع الى العبارات والتعبيرات انظر كيف ٧٧٣ الكلام الذي هو وفق الملوم حتى لو قدرنا لانفسنا نطقاً عقليًا سابقًا لم يشك ان الاختلاف لم يرجع إلى كثرة ممان في ذال بر برع على وجود المخاطب باقياً على ممر السدهور كان الممبر' عنــه على ١٧٣ حقيقة واحدة لايتبدل والتعبيرات عنه على اقسام غتلفة لاتتأثل ولو قدرنا لنفوسنا نطقًا عقلياً مطابقاً لادراك عقلي عالياً على الدهر الذي لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه عن حال عيسي عليه اليه وهو في ذلك الوقت كنسبته اليه وهو في هذا الوقت ومن المكنه الى ما يختلف بالازمان الم^ تسمع الله تعـالى وتقدس يجبر فى كـتابــه

٧٠٠٠ والنهى والدير والاستخبار نايباً مناب الكل من غير ان تشكثر ذاته او تختلف خواصه وهمـذا معني قولنا الاقسام في الكلام الشاهد ذاته او تختلف خواصه وكذلك الكلام الازلي في حكم الامر كالاوصاف في الكلام النايب أثم بم تذكرون على من يقول الكلام. ولو عبر عن حال موسى قبل وجوده " بالواوِ المقدس كان على صيغة .. الخبر عما سيكون واذا عبر عن حاله وهو بالوادِ المقدس "كان على صيغة الامرأخكم نمكيك فالاختلافات كلها راجعة الى التعبيرات عن الازلي في معنى علوم مختلفة نايباً مناب الكل من غير ان تنكثر في وقت قد وجد المعلوم وانقضى كان التعبير عنه عما كان وان كان في وقت لم يوجد المعلوم بعد وسيوجد كان التعبير عنه مما سيكون إِنِّي جَاعِلُ فِي أَلْأَرْضِ خَلِيفَةً وبعد ارسال نوح وانقراض عصره الكان التعبير عن معلوم" الرسالة في ماضي الحال إنّا أرسمنا نوحا "إلى قومو" معنى واحدً حقيقتهُ الخبر عن المعلوم ثم التعبير عن ذلك المعنى اذا فالاقسام المذكورة ترجع الى التعبيرات بحسب الوجوه والاعتبارات . والا فالكلام الازلي واحدلا كثرة فيه باختلاف المخواص وتضاد الماني فكان أقبل خلق آدم " التعبير عن معلوم الخلافة في ثاني الحال كان المعلوم حمكوماً فعله بالامر او' حمكوماً تركه بإلنهي وان كان

ه) في تجلس
 ۲۷۰ (١) في يخلف -- ١) في -- ١٠) ب في تقول -- ١٠) ب في من الماني
 ۲۷۰ (١) ماني -- ١٠) ب في ز واذا (في فان) كان الملوم -- ١٠) ب في ز باغير -- ١٠) ب في ز ق المنية. -- ١١) ب في ســ ١٠٠٠ ب في ز وحصوله -- في دوره -- ١١) في معلوم -- ١١٠٠ ب في ســ ١١٠ ب في ز وحصوله -- في ن ن ن أمير

خطابه يا موسى حكم الطريد في طرده يَا فِرعون ولكان الذي لاً يسمع من موسى اسمسه علا من موسى اذ مسمع من الشجرة التى همي جماد وفي الموضمين الكلام حروف واصوات قات المنزلة اذا اثبتم كلاما ازليَّا فاما ان تحكموا بان كلام الله الر ونهمي وخبر واستخبار في الازل واما ان لا تحكموا به فان حكمتم به فقد احاتم من وجوه احدها ان من حكم الامر ان يصادف ماموراً ولم يكن أفي الازل خاطب متعرض لان يحث على امر أ

والوم الثاني أن الكلام مع نفسه من غير خاطب مفه في الشاهد وألندا لشخص لا وجود له من أعل ما ينسب إلى الحكيم واثنات أن الخطاب مع موسى عليه السلم غير الخطاب مع الني "عليه السلم ومناهج الكلامين" مع الرسولين ختلفة ويستحيل أن يكون معنى واحمد هو في نفسه كلام مع شخص على معان" ومناهج وكلام مع شخص أخر على معان ومناهج أخر ثم يكون \*\*\*\*

والرابع' ان الحبرين عناحوال الامتين عمتلف لاختلاف حال الامتين وكيف يتصور ان تكون حالتان ختلفسان فيخبر عنهما بخبر واحبد وكيف يكون الحبر أمرا ونهيساً وكيف يكون امر ۳) ب ف .. – ۳) ب ف احسن – ۲۵ ف ز كان (يسع ) – م) ف كلاده – ٢...٩) ا .. – ٧) ب نمارض – ٨) ب يب – ٨) ف أو – ١٠) ب ف ادر – ٢...٩) ا .. ف المسلق – ١١٥ ف الكلام – ١١٥ اساف – ١١٥ اش ٢٠١٠ ب ف المسلق – ٢١٥ ف الكلام – ٣٠ اساف – ١١٥ اش ٢٧٣ و) ب والثرائع – ٢٥ ب ز واحوالها – ٣٠ ف ختلة – ٢٥ ب ف

٣٧٣ والفرقوبين السممين صرف ما بين الولاية والصرف ولوكان الكلام حقيقته التي هو بهــا كلام وامر ونهيّ واحدازلي وَإِنْ أَحَدُمِنَ أَلَمُشْرِكِينَ أَسْتَجَازَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسَمَعُ كَلَامَ ٱللَّهِ حَقِ فِي حَقِ المَشْرِكُ المُشْرِكِينَ أَسْتَجَازَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسَمَعُ كَلَامَ ٱللَّهِ حَقِ فِي حَقِ المَشْرِكُ المُستجير وَيَامُوسَى إِنِّيَ أَصْطَفَيْنَكُ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَاقِيَّا وَيَكَلَرْمِي " في الموضعين حروفاً منظومة اصواتاً مقطعة بطل الاصطفاء على الناس جبريل جاءكم ليملمكم" دينكم ثم لباس جبريل يتبدل ولا تتبدل . صدق في حق الكليم المستدير فبين الكلامين فرق ما بين الصَّدم و، نشير الى لمحات الحقايق على لسان الفريقين وان كانا بمعزل عن ' دقايق الطريقين وأئن كم تصور أنول الروحانيات وتشخصها بالجسانيات كا يستقيم على مذهب المشكلم تمثل الزوح بالشخص البشري ابان تعدم واذالم يكنه تقرير التمثل والتشكل اعني تمثل الروحاني بالجساني السرياني طورا حتى يجب ان يقال ' كلام الله كما يجب أن يقال' هذا حقيقته التي همو بها جبريل ولباس الكلام الازلي يتبدل ولا تنبـدل وحصل التساوي' واستهاع الناس والخناس ولكان حكم الكليم في اخبر التنزيل عنه فَارْسَانًا إِلَيْهَا رُوحِنَا فَتَمَثَّلُ لِمَا بِشِرًّا سُويًّا و كيف الزوح ويوجد الشخص وليس ذلك من التمثل في شيء او بان يستعمل • الروح شخصاً موجودًا بشريا ولم يكن ذلك تمثلا ايضاً بل تنساحناً كيف يمكنه تصور الامر الازلي يتمثل اللسان العربي تارة واللسان

س...م) ب. ـ ـ م) ب ز ف ـ • ) ب ز فقط ـ • ا) ب ف عن خبر ـ • »، ب ف علمور ـ • ) ا فليس ـ • ) ب معتبر ـ • ۱) ب ف بشكل البشر ـ ف جامور ـ • ) ا فليس ـ • ) ب معتبر ـ • ۱) ب ف بشكل البشر ـ • ، ) ف بالمبارة ـ • ۱) ف المعتولات • ، بالبارة ـ • ، بن غيرا (ثانيا) ف مترايبا (كذا) ـ • ، ف كالموا ـ • ) ب ن يرى ـ • ) ف المبوهر ـ • » ) ب ف تظتم ـ • ا) ب ف ـ ـ • » ) ب ف

واستخبارا الأعند وجود الخاطبين واستجهاعهم شرايط التكليف

كلام الباري في الازل لا يتصف بكون م امرا ونهيأ وخبرًا

ゆー・いううういか

٥٧٨ ١٠٠٠ ١١ - ١٠٠٠ بن غوز -

٥٧٣ كيف يكذبكم الجمع بين معني المجبر وحقيقته انه خبر عما كان أو صلوات الله عليهم اجمين غير القصسة التي جرت لادم ونوح وابرهميم وموسى وعيسى " فالخبر عما جرى في حق شخص كيف يكون عين في دور اخر فكيف يكذكم القول باتماد الاخبار كلها على اختلافها وطلب لامرلم يكن حتى يكون فليس في الحبرحكم واقتضاً وليس .. D. ウ 1Kへのになる 一 とう ウ コ ー マントュ ー マン・ウ フー・ロン ウ ウ コンドウ でのになる ― エン・ウ で コニュー 1171 ― エント الحابر الذي جرى في حق شخص اخر والاوامر والنواهي التي قوجهت سيكون من غير اقتضاء وطلب أوبين معني الامر وحقيقته انه اقتضا كالحيوانية والانسانية والعرضية واللونية فمن ردالكلام بإنواعسه واقسامه الى الخبر فقد ابطل الاقتضاء وعطس الحكم والطلب ومن ونعي خبرا واستخبارا ووعدا ووعيدا وانكم ان حكمتم بإن يكون أما امرًا ونهياً واما خبرا واستخبارا وردكم اقسام الكلام الى اوصاف واعتبادات تارة والى تعبيرات وعبسارات اخرى غير سديد اما الاعتبارات المقلية فباطلة لأن المقول من اقسام الكلام ذوات . ختلفة وحقايق متباينة ' فان القصة الى جرت ليوسف' واخوته على قوم في دور نبي مخصوص غير الأوامر التي توجهت على "قوم اخر • ا في الأمر خبر وانبا وبين النوعين فرق ظاهر فكيف يمكن ً القول باتحادهما نعم هما يتحدان في حقيقة الكلامية لكنهما يختلفان بالنوعية الكلام واحد فقسد رفعتم اقسام الكلام ولا يعقل كلام الأوان في خبر واحد والقول باتحاد ألاوامر'' على تفساوتها في امر واحدثم

مه الوجود فقط لا قبله تحقيقاً كان او تقديرا كذلك الامر الاذلي ١٠ حيث المتعلق راجع الى صلاحية الصفية للكل ومن حيث المتعلق • ونحن نعتقد ان مطوماته ومقدوراته لا تتناهي وانما يتصور ذلك السوا فليس يختص السوال بمسئلة الكلام ووجه الحال ما قد مبق من كونه حياً عاقلاً بالنا متمكنا من الفعس كساير الصفات عو وكونه سعيماً بصيرا بل الجمع بين المسئلتين هاهنا اظهر فان السمع ومبصرا بل انا يضير مدركا بهما حيث' يصبح الادراك وهو حال يتعلق بالمامود به حتى يصبح التعلق وهو حال الوجود المتعيل لقبوله راجع الى صحة المعلوم والمقدور وكذلك قولنا في السمع والبصر لا يتعلق بالمعدوم وكذلك البصر فبلا يكون المعدوم مسموعاً ما يعرض عليه من غير قصور والقدرة ' صالحة لايجاد كل ما يصح وجوده من غير تقاصر ثم ما يصبح ان يعلم ويجوز ان يوجد لا يتناهى ٨٧٨ فعلى هذا المعني نقول المعلومات والمقدورات لا تتناهي والمتعلق من فيالم يوجد ويمكن ان يوجد ام تقرر ان العلم صفة صالحة لدرك كل عمل الخيال والوهم ام يتعلق بالوجود حقيقة والوجود محصور متناه تعالى عالما قادرا" والعالم معدوم وكيف يتعلق العلم والقدرة بنفي محض وعدم صرف افعلي ٌ تقدير الوجود فكيف يتصور التقدير في حق البادي والتقدير ُ ترديد الفكر وتصريف المخواطر وذلك من

فاذا ابدع الله العباد وافهمهم كلامه على قضية امر وموجب ذجر او مقتض خبر اتصف عند ذلك بهذه الاحكام فعي عنده من مفات الافعال عابة اتصاف الباري تمالى فيا لا يزال بكونه خالقا ورازقا فهو في نفسه كلام لنفسه امر ونهي وخبر وخطاب وتكليم ورازقا فهو في نفسه كلام لنفسه امر ونهي وخبر وخطاب وتكليم في الازل يتصف بكونه خبرا لاثا لولم نصفه " بذلك خرج الكلام عن اقسامه ولان الحدر لا يستدعي مخاطباً فان " الرب تعالى مخبر لم ين اقسامه ولان الحدر لا يستدعي مخاطباً فان " الرب تعالى مخبر لم يالاوامر والنواهي

وعند ابي الحسق العرشري كلام البادي تعالى لم يزل متصفاً ...
 بكونه امرا ونهياً وخبرا والمعدوم على اصله مامود بالامر الازلى على تقلير الوجود ثم قال في دفع السؤال اذا لم يبعد ان يكون المامور معدوماً وعضله ذلك بانا في معدوماً لم يبعد ان يكون المامور معدوماً وعضله ذلك بانا في وقتنا مامورون بامر الله تعالى الذي توجه على المامورين في زمن النبي ملى الله عليه فاذا لم يبعد ان يتأخر وجود المأمور عن الامر بسنة ... لم يبعد ان يتأخر عنه باكثر ولم يزل
 م يبعد ان يتأخر عنه باكثر ولم يزل

كما صفة ازاية تتعلق بمتعلقها ازلا انها كيف تتعلق بالمعدوم اايس الله

ハルンナばりー かいかナーからぶー

تحريا مم ايشتركان في كونهما امرًا ونهياً وان رد ' الامر والنهي الى معنى واحد وهو الامركان خلها الى خبر وامر " مم كا امكن رد " لا تقمل فرجم اقسام الكلام كلها الى خبر وامر " مم كا امكن رد " اقسام الكلام" الى قسمين من غير نقصان في حقيقة الكلام كذلك واحدا وقد ورد التتريل بتسمية امرًا بجيع يتضمن مجيع الاقسام واحدا وقد ولد تالى وتما أرمًا إلا وايول وعن هذا امكن الاستدلال بهذه في قوله تمالى وتما أرمًا إلا واليول وعن هذا امكن الاستدلال بهذه ايضا في القران ما يدل على ان الامر سابي على الخلق وذلك السبي المنان تقدير قوله ألا ألا ألا ألا ألم ألمان ودد الكان تقدير قوله ألم ألا أل كرم ألمان على اذلك وذلك السبي والتقدم والتقدم على الحلام وقعد ورد الحالى المنان على المال على المالون الميان على الخلق وذلك السبي المناق والتقدم على الحالات المكون متاخر والامر متقدم والتقدم على الحادث المطلق لا يكون الا بالازلية فتحقق الحلق والمنائد الميائد ان كلامه مشروطا بشرايط " وقد عون العلم سوا وانه اذا تعلق بالمور في منافر وطا بشرائط" وقد عوت الفرق بين تعلق "الملاحية والصعة مشروطا بشرائط" وقد عوت الفرق بين تعلق "الصلاحية والصعة

(۱) بافرد — (۱) بافرنفط — ۱۱۰۰۰۱۱ باف الاسلم
 (۱) بافرد — (۱) بافرنفط بالبمر — (۱) ۲۰۰۲ — (۱) بافراد البمر المالمرد المالمور الاالمور فالمالمور فالمور المالمور فالمور فالمورد في المورد ف

- ٢٠٠٦ 
و فر و م ان كلاماً لا تنحقق له اقسام الكلام غير معقول

فينا وما اقسام الكلام فان المسكلمين حصروها في ستة وساير
الاس زادوا اقساماً مثل الندا، والدعا، وزادوا في كل قسم من
الاس والنجي اقساما مثل اسر الندب وابر الايجاب ونهي التنزيه
و نهي التحريم وفي كل قسم من الحبر والاستخبار اقساماً مثل الحبر،
يردها الى سية فقد قضى بتداخل اقسام منها في اقسام ولفيره ان
والاخبار كقول ه تمالي آلست يريكم قالوا بكم من غير الله،
والاخبار كقول لا تمالي والمواها الاستخبار فلا يتصور في
الاه مع الله ومعي الكلل راجع الى تقرير الخطاب للمخاطب ان
الامر لا يتصور الا كذلك واما الوعد والوعيد فظاهر انهما خبران
كما امكن ان يرد الندا، الى الخبر يا زيد يا عرو اي ادعو زيداً
كما امكن ان يرد ألندا، الى الخبر يا زيد يا عرو اي ادعو زيداً

اوالماينة
 ۱۹۷۹ ا) ب ف لردًما (۱۹۷۰ – ۱۹۰۳) ب ف زمنی (۱۹۷۰ – ۱۹۰۱) ب ز داك ف زجرا (۱۹۰۰ – ۱۹۰۱) ف داك (۱۹۰۳ – ۱۹۰۰ ف سرما) ف ان
 ۱۹ ب تقريجا ف تقريبا (۱۹۰۰ – ۱۹۰۱) ف داك (۱۹۰۳ – ۱۹۰۸) ف ان

بتركه زجرًا كان ندبًا وان اتصل به زجرًا سمى ذلك لإجابًا وكذلك

كالام الله تمالي اذا تملق بتملق خاص على صيغة الامر ولم يتصل

النهيُّ اذا لمُّ يردعلى فعله وعيــــــــــ سمي تــــكريها وان ورد سمي

فاف الهمزلة اجمع المسلمون قبل ظهور هذا ً المحلاف على ان القرآن كملام اللهُ واتفقوا على انه سور وآيات وحروف منتظمة وكلمات مجموعة وهمي مقروة مسموعة على التحقيق ولها مفتتح ومختم وانه معجزة رسول الله صلى الله عليه وسلم دالة على صلىقه ولا تكون ۱۹۰) اشخص – ۱۹۰۰ ب ف زالجملة ۱۳۸۳ ) ف ينمكن – ۲۰ ۱۳۳۳ – ۲۰ ف نسام – ۲۰ اوقع من – ۱۰ ف حاما – ۲۱ ب علم – ۲۰ ا ـ ۸ ف زينان –

1 4.7 1

١٨٣ المختلفة وإن استدعت في الشاهد كلمات ومعاني مختلفة فقد أحاط وبين تملق الفمل والحقيقة واندفع الالزام بهذا الفرق تلك الملومات المختلفة أن فرضت في الشاهم استدعت علومًا . بها معنى واحسد هو القول الحق الازلي واختلاف الزمان بالماضي والمستقبل والحاضر لا يوثر في نفس القول ما يبدل القول لدي كاختلاف الحال في المعلومات التي وجدت وستوجد لا يؤثر في نفس .. الى العبارات فقط اذ العبارات لا بد وان تطابق المعنى صحيح لكن تلك الماني الختلفة كالملومات المختلفة التي يحيط بها علم واحد وان مختلفة وان شملها اسم العامية كذلك الاخبار المختلفة والاوامر الشاهد ولو لاحظنا جانب العقل وادراكه المعقول وجردناه عن العلم وهذا المعني عسير الادراك جدًا لتكرر عهدنا بخلاف ذلك في والحقائق رأت عالماً من المعقولات واشخاصاً من الروحانيات تحدثه يختلف باختلاف الازمنة ولا يتغير بتغاير الحوادث وكذاأ لو باخبار وتكلمه بأحاديث او عبر^ المعبر عنها بعبارات لسانه لمــا وسعه الموادَ الجسمانية والامثلة الخيالية وصادفنا أدراكا كلياً عقلياً لا يوم واحد لشرحها وبيانها ولو كتبها بقلعسه لم تسعه مجلدة واحدة لنظمها وبيانها 'وكل ذلك قد يراه 'في منامه في اقل من لحظة واحدة استيقظنا من نوم يقظتنا هذه بمنام وطلعت نفوسنا على مشرق المعاني .. وفولهم ان الاختلاف والكثرة في الاخبار والاوامر لا يرجع

۱۸۸ مانیا ۱۰۰ با نولیون ۱۰۰ ب الادة ۱۰۰ ب مادنا ۱۰۰ ب بنیر ف تغیر ۱۰۰ با نوکذلك ۲۰۱ ب نون ۱۰۰ ب ف لو ۱۰۰ ب ن لبیط ۱۰۰ ب ن وتیانا ۱۰۰ ب ن راه ۱۰۰ حسوس من جمة القاري فهو بحال

مُ قول الغول الحل انا لا نسكر وجود الكلمات التي لها مفتتح ومجية وهي ايات واعشاد وسور ويسمى الكل قرآناً وما له مبتدا ومنتم وهي ايات واعشاد وسور ويسمى الكل قرآناً وما له مبتدا ومنتمي لا يكون ازلياً وهو من هذا الوجه معجزة الرسول صلى الله عليه وسلم ويسمى ما يقرا باللسان قرآناً وما يكتب باليد مصحة الكن كلامنا في مدلول هذه الكلمات ومقرؤ هذه القراءة أهمي صنة ولا مقرؤ ولا مكتوب وبالاتفاق بيننا وبين الحصم كلام الله تمالى فر معنو اخر وراء ذلك فنحن نعتقد ان ذلك المعنى واحد اذلي وانتم من تعتقدون انه مثل هذا كثير حادث فانتطع الاستدلال بما يعرفه أهل هو تعتقدون انه مثل هذا كثير حادث فانتطع الاستدلال بما يعرفه أهل الاجهاع وكما ان كلام اخر في واحد عندنا وليس ذلك بين اظهرنا عند الخصم كذلك هو كلام اخر في عمل اخر وليس ذلك بين اظهرنا عند المخصم

المعجزات الا فعلا خارقاً للعادة 'وكان السلف يقولون يا دب القرآن همه العظيم يا رب طه "يا رب" يس واغا سمي القرآن قراناً للجمع من قولهم قرات الناقة لبنها في ضرعها والجمع اغا يتحقق في المفترق والكلام الازلي لا يوصف بثل هذه الاوصاف ومما اجمع عليه الامة ان كلام الله تمالى بين اظهرنا نقرأه بالسناتا وغسه بايديا. و فيصره باعينا ونسعه باذاننا وعليه دلت النصوص وأن أحد من ألشتركين أستجارات فأجره حتى يستم كلام الله لا ينشه إلاألاطة ون

والصفة الازلية كيف قصف با وصفنا قامن موشمرة انتم اول من خالف هذا الاجماع فان عندكم كلام الله تبارك وتعالى حروف وكلهات احدثها في محل وكما وجدت فنيت و والذي كسبناه بايدينا فعلنا والذي قرائاه بالسنتا كسبنا وكذلك نثاب على فعل ذلك ونعاقب على تركه فليس الكلام الذي بين اظهرنا ولا قرائاه وما كان كلاما لله فليس بين اظهرنا ولا كان دليلاً ومعجزة خاك كمن يروي شعر امرئ الذي نقراًه مثل ذلك أو حكاية عن وعند كتابة كل كاتب وقد جعد الضرورة وكابر المقل فان الماقل لا يشك ان الذي يسمعه من القياري حروف وكلبات تخرج عن الم

۸۸۴ و) ف يقارض - م) ب ف سـ - م) ب ف ز وافتتاح واختام -م) ب القرايات - ه) ف امر - ه) ب منكون بالاتفاق - ۲۰۰۷ ف ـ -م) في المرايات - ها في امر - ها ب منكون بالاتفاق - ۲۰۰۷ ف ـ -

ه) ب ن المعجزة - ۱۰ ب ن ز وكذلك كانت - ۱۱،۰۰۱ ب ف ويس
 ۳۸۳ ب ن (شرع - ۲۰ ب ن ز (بواحسد - ۲۰ ۲ ، ۲ - ۲۰ ف ز و مجية - ۱۰ فرانا - ۲۰ ا ما - ۲۰ ا ما - ۲۰ ا فرانا - ۲۰ ا ما - ۲۰ ا ما - ۲۰ ا فرانا - ۲۰ ا ما - ۲۰ ا ما - ۲۰ ا الشبه ف الشبية - ۲۰ ب ن من

| 174 | 1) も | Luivi | - | 7) も | Mark - | - | 1) も | Luivi - | - | 1) も | でも - | - | 1) も | でも - | - | 1) も | でも - | - | 1) も | し - | 1) も | し - | 1) も | し - | 1) も | 1 - | 1 - | 1) も | 1 - | 1 - | 1) も | 1 - | 1 - | 1) も | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1 - | 1

٢٨٣ مُم إِنْ عَلَينَا بَيَانَهُ" راجع الى المعن إِنْهُ لَفُرَانُ كُرِيمُ فِي كِتَابِ مُكَذُونِ" اللفظ وقد يسمى الدايل بارم المدلول ويطلق لفظ العلم على المعلوم كقولة تبارك وتعالى وَكُلّ لْيُحِيطُونَ بِشَيءٌ مِن عِلْمِهِ إِلّا بِمَا شَلَة اي فصار الاتفاق بالقدمات الشهورة المهودة لا اليقينية القبولة على الرسول صلى الله عليه وسلم عمل الله كما ان الشخص الذي تمثل به جبریلوترای وظهر له سمي جبریل حتی یقول هذا کلام الله دون المعني وقد تكون العبارة سديدة لفة ونحوا ويكون المعني غير سديد وبالمكس من ذلك ثم يشاد ألى العبارة ويراد به المني كذلك قولنا هذا كلام الله وكلام الله بين اظهرنا ولا يسه الا المطهرون .. وقوله يَنْلُونَهُ حَقُّ تِلَاوَتِهِ "إِنْ عَلَيْنَا جِمَعُهُ وَقُونًا ثَهُ" راجع الى العبارة ولو كان الكتاب من حيث هو كتاب هو القرآن لما قال في كتاب وفي اية اخرى يتلونه صحفًا مُطَهِّرةً فِيهَا كُنْبُ قَيْمَةً \* فَنَارَةً كَانَ بمعلومه 'وقال ان قران الفجر كان مشهودًا عني نُه الصلوة والقراءة فيها • وهذا جبريل لان ما اشير اليه بهاذا وهاذا هو مظهره وانت٬ تقول المني ُبل تشير الى العبارة على انها مظهر المني ُ والا فالصيحة والفساد أنما يدخلان على المني دون اللفظ والصواب والخطا يردأ على اللفظ المسهودة وتبين ان اطلاق لفظ القرآن على القراءة والمقرو باشتراك كلامك هذا صحيح وغير صحيح ولا تشير الى مجرد العبارة دون ١٠ والجواب الحق ان الايات التي جاء بها جبريل عليه السلام منزلا

۸۸۳ وی پ ف من القدمة -- ۳۶ ف جمله -- ۳۶ ف اعني -- ۲۶ پ ز شمي ف ز طم -- ۲۵ پ فرز به -- ۲۱ پ ف جذا و مذا -- ۲۷ پ وان -- ۱۸۰۰۰۸ ا ــ -- ۲۹ پ پردان -- ۲۰ ف یشاره -- ۲۱۱ ۱۱۱ (۲۳ - ۲۲ ) ۱۱۱٬۲۲۱ (۲۸ -- ۲۳ ) ۲۸٫۲۲

قال وفعل وبين ار وخلق ولو كان القول فعلا كساير الافعال بطل الفرق الضروري فعيت ان القول غير الفعل وهو قبل الفعل وقبلية ا ويتسلسل هم المجيد المسلف على ان همذا القرآن هو كلام الله متانى لم يرد مناهج اجاعهم ولم يبحث انهم ارادوا القراءة او المقرون وسلموا تسلياً من غير تصرف في ان المشاد اليه شخصه ام روحه قايل وتشت كياسات برياءة غيم فقالوا قد ورد في التنزيل اظهر مما ذكرناه وتلولا كيائة سبقت من رتيك صدةا وعلى الله تعليه حيث قال عز من ينظم من تعليو سنبطأ أنهم من الميات الله تعلي من تعبير مناوا الكلام بلفظ الار وتلب له الوحدة الخالصية الي كيانايي خارة عبي المياد اليائية الميائية المرادة غيم المنات الميائية ا

ع) از له – ه) فلا – ۲) ف ز ال غير ضاية – ۷) ب اعم ف اجتست – ۸) ف ز به – ۹) ب ف ز اله – ۱) الاسور – ۱۱) ف كلمة – ۱۱) ب كلمات الفهودور و به – ۱۹) ب ف ز اله – ۱۱) الاسور – ۱۱) ف كلمة المبيحر قبسل أن تنفك المباع ( ٢٠٠٠ اله ١٠٠٠ اله ١٠٠٠ اله ١٠٠٠ اله ١٠٠٠ اله – ۲۰ ۱۰۰،۰۰۰ – كليائ ثريق – ۱۱،۰۰۰ اله ۱۳ – ۱۱،۰۰۰ اله ۱۱،۰۰۰ اله ۱۳ – ۱۱،۰۰۰ اله ۱۳ – ۱۱،۰۰۰ اله ۱۳ – ۱۱،۰۰۰ اله ۱۳ – ۱۱،۰۰۰ اله ۱۱،۰۰ اله ۱۱،۰۰۰ اله ۱۱،۰۰ اله ۱۱،۰۰۰ اله ۱۱،۰۰ اله ۱۱،۰۰۰ اله ۱۱،۰۰ اله ۱۱،۰ اله ۱۱،۰ اله ۱۱،۰ اله ۱

باثبات كثير من الصفات من الوجسه واليدين الى غسير ذلك من الصفات الخبرية قان الداف لا يظن الظان انا أنثب القدم للحروف والاصوات التي قامت بالسنت وصارت صفات لنا فانا على قطع نعلم افتتاحها واختتامها وتعلقها المرابيا وافعالنا وقد بذل السلف الواحهم واختتامها وتعلقها المرابيا والمحن من معتزلة الزمان دون ان يقولوا القرآن مخلوق ولم يكن ذلك على حروف واصوات هي افعالنا الره غير خلقه بل هو اذلي قديمه بقدمه كما ورد ذلك وفي قوله سبحانه المنظن وألأثر وقوله يله ألمنا ألم أي قولة وامره وقوله الما الره اذا اراد شيئا ان يقوله ألما ألما يكن بقولة واذ قال ربك واذ قلنا الله هذا كله قول قد ورد في أنا تتكون بقوله واذ قال ربك واذ قلنا قال الله هذا كله قول قد ورد في ينسب الى الله تعالى الا من جهة واحدة وهو الخلق فان المخلوق لا ينسب اليه لا على تلك النسبة والا فيرتفع الفرق بين الامر والخلق ينسب اليه لا على تلك النسبة والا فيرتفع الفرق بين الامر والخلق والخلق والموات

فالوا ً من جهة المعقول العاقل يجد أمن نفسه أفرقاً ضرورياً بين

٢٠٠٠ الحروف فان له شأناً وهم يسلمون الفرق بين القراة والمقروّ والكتابة ١٠ بسايط الكلمات والكلمات اسباب الروحانيات والروحانيات'' مدبرات الجسمانيات وكل الكون قايم بكلمة الله'' مفوظ بإمر الله في حق موسى عليه السلام مسع كلام الله كجو السلاسل وكما قال والمكتوب ويحكمون بأن القراءة التي همي صفتنا وفعلنا غير المقرو والذي ليس هو صفة لنا ولا فعلنا غير ان المقرو بالقراءة قصص واخبار فلهُ اذا امر واحد و كلمات كثيرة ولا يتصور الا مجروف فمن " للامر ' والروحانيات مظاهر ' الكلابات والاجسام مظاهر الروحانيات والابداع والخلق انما يبتدي من الارواح والاجسام اما الكلمات والحروف " فازلية قديمة فكما ان امره لا يشبه امرنا وكلهاته وحروفه " • تمال ولا ينفل" عاقل عن مذهب السلف وظهور القول في حدوث واحكام وأوامر وليس المقرو من قصة إدم وابليس هو بعينه المقرو من قصة موسي وفرعون وليس احكام الشرايع الماضية هي بعينها وترد على كلمة ولا بد من حروف تتركب منها الكليات وتلك هذا قلنا امره قديم وكلااته كثيرة" ازلية والكلايل مظاهر الامر احكام الشرايم المائمة فلابد اذا من كلمات تصدر من كلمة وا لا تشبه كلالتنا" وهي حروف قدسية وعلوية وكما ان الحروف الحروف لا تشبه حروفنا وتلك الكليان لا تشبه كلامنا كما ورد

٨) ف ز تاله - ه) پ ف ز وذلك - ما) ف ومن - ۱۱۱ ا ـ - ۱۱۱ مثامرة للار - ۱۱۰ مثامرة - ۱۱۱ پ ف زوللار - ۱۱۰ ف وحروف كلياته - ۱۱۱ پ ف كلاينا - ۱۱۱ س ف كلاينا - ۱۱۱ س ف كلاينا - ۱۱۱ پ ف يغلن مهم ۱۱ پ ف لشرية - ۱۲ ف كلياتنا - ۱۱ پ ف ز اند كان (يسم)

١٠ ان تكون من جانب المحسوس عربياً او عجمياً او هندياً او رومياً ٥٠ قرع اصطك الجسمان وانضغط الهوى بشدة وحدث الصوت وان • فيطلع على الدليل المرشد والعلة والسبب ويلزمها ان تكون ذاتية والتصوير الحيالي وهوأ معان في ذهن الانسان مختلفة الاعتبار فان ان يكون معاني كلية مجردة متحدة متفقة فان اعتبرت بمجرد النفس اعتبرت بمجردالعقل كان تمييزًا صحيحًا بين الحق والباطل ويلزمه أ كان تفكيرًا وترديدًا بين الحق والباطل حتى يظفر ْبالحد الاوسط موجبة او سالبة موجهة او مطلقة يقينية او 'غير يقينية' منتجة او غير منتجة وأن اعتبرت بمجرد الخيال كانت تقديرا أو تصويراً فتارة ٢٩٧ كلية او جزئية بسيطة او مركبة ويلزمها ان تكون ذاتية او عرضية واول ما يردعلي السمع حرف وصوت يحصل في الهوى بسبب تموج يقع بحركة شديدة تحدث من قرع بعنف او قلع بحدة فان كان من تصوير المحسوس' بالمقول وتارة تقدير المقول في المحسوس ويلزمها مركبة أومركباً عملي نعت بسيط وذاتياً مع عرضي ويقينا مع وهم او سريانياً او عبرانياً ومن جائب المعقول ان يكون بسيطاً في صورة ووصل الموج الى الهوى الراكد الذي في الصماخ وانتعسل به وهو الطبل فيحصل فيه طنين فتشمر به القوة المودعة في تلك العصبة كان من قلع انقطع الجسمان وانفلت الموى بشدة وحدث الصوت مجاور للمصبة الفروشة في اقصي الصماخ المدودة مسد الجلد على

 ۳) ب ن وهي - ع) ن ويلزمها - ه...ه) ا (اولا) ن بالوسط - ٢٠..١٦) ف ـ ١٩٨٠ ) ب الجوس - م) ا مركب - م) ب الجسماني - م) ب وانتلب

#### القاعلة الرابعين عشرة

## فى حنية السكلام الانساني والنطق النشاني

١٩٣١ حركة في جسم لطيف على شكل عصوص ثم تحير في ان الشكل اذا حدث في الهوى اهو شكل واحد يسمعه السامعون ام اشكال ويقرع اجزاء الهوى فيتموج الهوى مجركته ويتشكل بشكله يصل الى الخيال فيموض على الفكر العقلي فيفهم وربما يقول الكلام الفلاسفة غير انه لم يفهم من كلامهم الا ضجيجاً ولم يورده نضيجاً .. والمصادرة ويطلق النطق على التمييز العقلي والتفكير النفساني كثيرة واثما اخذ مذهبه في هذه المسئلة وغيرها من المسائل من مذهب حروف منظومة باصوات مقطعة في مخارج مخصوصة نظماً يعبر عن ثم يقرع العصب المفروش في الاذن فيتشكل العصب بشكلسه ثم • المني الذي في النفس بحكم الاصطلاح والمواضعة او بحكم التوقيف ذهب النظام الى ان الكلام جسم لطيف منبعث من المشكلم واما الفهوسفة فالنطق عنسدهم يطلق على نطق اللسسان وهو

164 () in timed - 1) in ordinal -

طريق المجاز وان'كان على طريق ً الحقيقة فاطلاق اسم الكلام عليه ٤٨٣ وعلى النطق النفسي بالاشتراك ً

قان الامرير آلماقل اذا راجع نفسه وطالم ذهبه وجد من نفسه كلاما وقو لا يجول في قلبه تارة اخباراً عن امور واها على وحيثة وجودها وسمها من مبتدايها الى منتهاها على وفق ثبوتها وتارة حديثاً مع نفسه بامر ونهي ووعد ووعيد لاشخاص على تقدير وجودهم ومشاهدتهم ثم يمبر عن تلك الاحاديث وقت المشاهدة وتارة نطقاً عقلياً أما يجزم القول ان الحق والصدق كذا واما بترديد الذي توجه اليه صنعته ثم تنظئ كذا او يستحيل او يجب الى الذي توجهت اليه صنعته ثم تنظئ نفسه في حال الفعل عادثة مع الملات والادوات والمواد والعناص ومن الكر المثال هذه الماني الالالات والادوات والمواد والعناص ومن الكر الاوائي في ذهن الالاسان وسبيله سبيل السوفسطية كيف والكاره ذلك مما لم يدر في قلبه ولا جال في ذهنه ثم ألا يدرا عنه بالانكار ولا اشار اليه بلالاترادة والتمدير والتصوير والتمدير بينه وين الملم هين اذ العلم تبين عض تابع للمعلوم على ما هو به بينه ويين العلم هين اذ العلم تبين عض تابع للمعلوم على ما هو به

۱۹۹۶ (۱) الآن بافان – ۲) باف سيل – ۲) ف ز يكون – ما ف چد – ما ف عدل – 1) ب بباها ف بديا – ۲) ف يطق ب يطق – ۱ اللاول الذي – ۱۱ اللاول الذي – ۱۱ اللهوف طية – ۱۱ الـ و المان و لا لتار – ۲۰ ف اذا – ۲۰ ف و اذا – ۲۰ ف و اذا – ۲۰ ف اذا – ۲۰ ف اذا – ۲۰ ف اذا – ۲۰ ف اذا –

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 21

۱۳۹۳ الكثرة والعرفان مبتدي من تفريق ونفض وترك ورفض ممن من المقول المعلوم لل المحسوس المسموع نزولا من الوجــــــة الى • قرحيد وتفكير وتمييز وتصوير ممعن في معرفة' هي معرفة' صفات الانتظام والحروف اصوات مقطعة ضرباً من التقطيع وهل يجوز وجود حروف من غير اصوات كما جاز وجود اصوات من غير الخلق ثم انتهى الى الكثرة ثم وقوف وهذا من حيث النزول ٠٠ وصار الباقون من المعتزلة الى ان الكلام حروف منتظمة ضرباً من حروف فيه خلاف بينهم العقلية فيتصرف العقل فيسه تمييزا وللمعني صعودمن المحسوس في جمع هو جمع صفات الحق للذات المريسدة للصدق ثم انتجى الى القوة النفسائية فتتصرف النفس فيه تفكيرًا فيصل الى القوة حروف مفيدة مسموعة مع الاصوات عير مسموعة مع الكتابة فيصل الى القوة الخيالية فتتصرف الخيال فيسه تقديرًا فيصل الى الوحدة ثم وقوف ' وهمذا من حيث الصعود والعرفان مبتدى من المسموع الى المفول المسلوم صعودًا من "الكثرة إلى الوحدة ونزول ومار ابو الرنوين والشحام وابو علي الجباني الى ان الكلام

ومار ابو الحس الاشربي الى ان الكلام معني قبايم بالنفس الانسانية وبذات المشكلم وليس بجروف ولا اصوات وانما هو القول الذي يجده العاقل من نفسه ويجيله في خلده وفي تسمية الحروف التي في اللسان كلاماً حقيقياً تردد اهو على سبيل الحقيقة ام على

<sup>- •)</sup> シェン(1 - よ) ナシ cancel - \*) ! " - \*) ナシ caec - \*) ! zest シ zest - \*) ナ lkael

وصدق من قال

ان الكلام لفي الغؤاد واغا جمل اللسان على الغؤاد دليلا فالمبارة والالمثارة والكتابة دلالة بقرايبها تدل على الغؤاد دليلا فالمبارة والكتابة دلالة بقرايبها تدل على ان لها مدلوكم خاصاً متيزا عن العلم والادادة ولكل عبارة خاصة مدلول خاص متيزعن ساير المدلولات وهذا اوضح ما تقرر فأن دلالات العبارات على النطم دلالة المقل في بذيك بالامم والامصاد ولامصاد ودلاك المبارات مع اختلافها مدلول واحد فإن المعنى والامصاد ودلاك المبارات مع اختلافها مدلول واحد فان المعنى الذي يفهم من خياك الله غير ذلك من الالفاظ فعلم من ذلك ان وتذكرى وسرنا وند الى غير ذلك من الالفاظ فعلم موجود هو اخص الكلام الذي في نفس الانسان حق تيز به عن ساير الحيوانات ومن الكره فقد ۱۳۸۷ من على مع المؤلم على المؤلم بين ألم بيم من المؤلم على ألم بيم بين المؤلم بين ألم ألم بيم بين المؤلم بين المؤلم بين ألم ألم بين المؤلم بين ال

ألث المغرلة نحن لا ننكر المخواطر التي تطرأ على قلب الإنسان
وربما نسميها احاديث النفس اما مجازاً واما حقيقة غير انها تقديرات
للمبارات التي في اللسان الا ترى ان من لا يعرف كلمة بالعربية لا يظرأ عليه بيطراً عليه

قط - ۲ ) ب ف دالة - ۷ ) ف زالندي - ۸...۸ ) ف ـ - ۸ ) ب فعل - ۱۰ ) ب قوله و ـ الى ... ينهم - ۱۰ ) فرلك - ۱۰ ) ب تطرى - ۲۰ ب ف من العريبة - ۲۰ ) ب في عائدا و المريبة - ۲۰ ) ب

وليس فيه اخبار ولا اقتضا، وطلب ولا استفهام ولا دعا ولا نما وهي اقسام معلومة وقضاياً معقولة ورا، التبين والتمييز بينه وبين الارادة السهل واهون فان الارادة قصد الى تخصيص الفعل ببعض المايزات ولا قصد في هذه القضايا ولا تخصيص واما التقدير والتفكير والتدبير فكل ذلك عبارات عن حديث النفس وهو الذي يعن به ون النطق النفساني ومن العجب ان الانسان مجوز ان يخلو ذهب عن كل معنى ولا يجد نفسه قط خالياً عن حديث النفس حتى في الموم فانه في الحقيقة يرى في منامه اشياء فيحدث نفسه بالاشيا، ولجاء يطاوعه لسائه وهو في منامه حتى يتكلم وينطق متابعة لنفسه ولربما يطاوعه لسائه وهو في منامه حتى يتكلم وينطق متابعة لنفسه

فيا يحدث وينطق

ومن مذاهب "المتزلة أن المفكر قبل ورود السمع مجد من نفسه خاطرين احدهما يدعوه الى معرفة الصانع وشكر المنعم وسلوك مبيل المنطات والخيرات والثاني يدعوه الى خلاف ذلك ثم يجتاد ما فيه المها النجاة ويجتنب عما فيه المملاك وذلك الخاطران الداعيان المحدثان المخبران عن كلام النفس وحديثها فكيف يسوغ لهم أنكار ذلك من وايضا فإن الانسان في مراتب نظره واستدلاك يضم قولًا ويدفع وريا احديث النفس وتعيينه احد القسمين هو بعينه حكم المقل بعينه حديث النقل وكتب مجلدة من حديث فكره وشحن ديواناً ومنائه ماكت لا ينطق

۳) لمل «يبئر» الصواب – ع، ف ز ويسم اشيا – ه، ب ف مذهب
 ۱۹۳۹ ، ف باخذ – ۳، ب ف الملا – ۳) ب ف يشجن – ع، ف احاديث – ه، ا

. الانسان من حيث الحقيقة والبدن يكون الة وقالباً لها ثم يلزم • ، ورا، التمييز العقليُّ والتصوير الحيالي فان التمييز العقلي حكم جزم • بصورته وشكله لا بنفسه او عقله ونطقه وقولــه وانتم يا معشرً اخص وصف الانسان تميز بءعن سائر الحيوانات وجعلوه الفصل نوعاً من الاعراض ذا حقيقة عقلية كساير الاعراض بل نطاقه على النطق الذي في اللسان بحكم المواضعة والمواطأة والانسان قد يخلو وصنعه بالطوع والرغبة قولا وذلك كله يدل على ان الكلام ليس النفسي كما حدوا الانسان بقولهم الحيوان الناطق وجعلوا النطق عنه وعن ضده وتبقى حقيقة انسانيته فائه انما يتميز عن الحيوانات الاشاعرة انتهجتم مناهج الفلاسفة حيث حددتم الكلام بالنطق ١٩٩٩ الذاتي ويلزمكم على مساق ذلك أن تكون النفس الناطقة هي منه ان يكون الخطاب والتكليف على النفس والروح دون البدن والجسد وان يكون المعاد للارواح والنفوس والثواب والعقاب له وعليها وذلك طي لمسالك الشريعة وغي في مهالك الطبيعة بان الامركذا وان الحق في القضية كذا والتصوير الخيالي تقدير ما ونفي الامر الاوسط وهو التدبير النفساني الذي لا يعدمه كل ذي سمعه من العبارة من العربية والعجمية كما ذكرتم وليس فيه حكم عقل ونفس من الانسان سواء عدم النطق اللساني او لم يعدم قائ الوشريرالذي يشمر به نفس الانسان معان مختلفة الحقايق

ا ب ن ماشر
 ا بان ماشر
 ا بان السان
 ا بازمم
 ا بان الشخص
 ا بان الشخص
 ا بان المرابع
 <l

كلام العجم ومن عرف اللسائين تارة تحدث نفسه بلسان العرب وتارة بلسان العجم فعلم على الحقيقة انها تقديرات واحاديم تابعة للمبارات التي تعليما الانسان في اول نشوه والعبارات هي اصول لها منها تصدر وعليها تردحتي لو قسدنا افسانا خالياً عن العبارات كلها ابكم لا يقدر على نطق لم نشك الانسان وعقله يعقل كم معقول وان كان يمرى عن كل مسموع ومنقول فعلم ان الكلام الحقيقي هو الحروف المنظومة والاي في اللسان والمتعارف من اهل اللغة والعقلاء أن الذي في اللسان حيدة على عن الماليكلام المنة والعقلاء أن الذي في اللسان والمياء أن الكلام ليس جنساً وفوعاً في نفسه ذا الابكم فعلم من ذلك ان الكلام ليس جنساً وفوعاً في نفسه ذا الابكم فطو أخو تابية كساير المعاني بل هو مختلف بالمواضعة والاصطلاح والتواطوء حي لو تواطأ قوم على نقرات واشارات ودمزات لحصل التفاهم بها كالمبارات

ومن الدير على ذلك أن الله تعالى سمى تفريد الطير واصوات الحكل ودبيب النمل كلاماً وقولًا حتى قال سليان بن داود عليها • السلم عميناً منطق الطيوقائت تملك وقال الهذهذ أحطت عاكم تحطيه ومثل ذلك يجري مجازاً في الجمادات ايضاً قالتا أتينا طائيين ياجبال أو يى ممئه والطير نسيح الرعد يضنو ويعبر عن احوال دلالاتهم على وجود الصانع بالتسبيح والتأويب وعن استعدادهم لقبول فعله

ابن لمانا - ۱) اولم يشك - ۷) بن زكلهم
 ۸۹۳ و) ن الملوم ن ب زبل - ۱) التواطي - ۱۰ التفهم - ۱۰ ن من داود وسلمان - ۷) سورة ۱۱٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۰ ب ن الملود - ۱۲ ب ن داود وسلمان - ۷) سورة ۱۱٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۰ ب ن الملود - ۱۲ ب ن داود وسلمان - ۱۲ سورة ۱۱٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۰ ب ن الملود - ۱۲ ب ن داود وسلمان - ۱۲ سورة ۱۱٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۰ ب ن داود وسلمان - ۱۲ سورة ۱۱٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۰ ب ن داود وسلمان - ۱۲ سورة ۱۱٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۲ سورة ۱۲٬۷۱۱ و ۱٬۶۶۰ عن - ۱۲ سورة ۱۲٬۷۱۱ و ۱٬۶۰۱ من الملود الملاد الملاد

لفسه وعدم حديثه كرحسة وقوريهم بجوز ان يحصل التفاهم بالنقرات والرمزات كما يحصل فتا وهذا من الدليل القاطع على ان الذي في اللسان كلام عازي أ
قان التفاهم حاصل بغيره والفهم نطق نفساني دون العلم العقلي فيان
الإنسان يجوز ان يفهم باطلا ويذكره بعقله أقالهم غير ذلك أفالهم
غير والعلم غير وذلك الفهم مدلول كلام القايل فقط وهو نطق مجرد
المبارة ورعا يكون مماني كثيرة تقبض وتختصر في اللفظ ويشم في
دلولات العبار التوالاشار التنطق نفساني بخلاف مدلولات اصوات
البهاج وتتمريد الطير أفانها وان حصل بها التفاهم الخيالي فلم يحصل
والموجبة والسالبة والذاتية والعرضية فقد عدمت تلك النفوس ما"
والموجبة والسالبة والذاتية وعدمت ايضاً ما هو من خواص ٢٠٠٤
 والمقصل الإنساني من الاعتبارات الكلية ألي له والاحكام

۱۰۶ ) ب ف نظمه - ۲ ف س - ۳ انجاز - ۲۰۰۵) ب ف س - ۱۰ ف قبود ب م ۲ ف آو اعتراماً - ۱۰ ب ف قبود ب م ۲ ف آو اعتراماً - ۱۰ ب ف ز واحد - ۱۰ ب ف ز وتنتمر - ۱۰ ب ف الطور - ۱۱ التصاهم - ۱۱ التصرف - ۱۱ فيما بسمه - ۱۲ ب ف والجزوية - ۱۲ ب ف ما

と3 ひに 味噌

- 444 -

١٠٠ التي في البصر لكن الماني التي في النفس حقائق موجودة تتردد فيها ٠٠٠ جاحد ان كل عاقل مكلف بالنظر والاستدلال حتى يجصل لنفسه والقول بان ذلك المعنى جنس ونوع من المعاني له حقيقة لا تختلف والذي في الحيال واللسان ليس جنساً ونوعاً حقيقيًا ثابتاً بل يختلف مال ومن شخص الى شخص ومكان الى مكان وذلك ليس كلامآ حقيقياً ولا فوعاً متنوعاً ويتبعه الذي في الحيال من الصور والاشكال عن الحروف والكلهات التي في السمع وعن المبصرات والمدركات الخاطرين في جهات ً الامكمان وتدبير الاوائل التي هي بداية العقل وهذا التردد لن يتأتي الا باقوال عقلية ونطق نفساني يكون اللسان والايام أن كان ابكم فعلم من ذلك أن الذي حصل في اعمال غير وا والذي حصل في النفس غير وان الذي حصل في العقل غمير ومن ذلك بحسب الاصطلاح والمواضعة وعلى امكان التعبير من حال الى • ا معبرًا عنها تارة بالعربية وتارة بالعجمية ان كان منطقياً وبالإشارة امكنه التمييز بين هذه الاعتبارات سهل عليه تقدير النطق النفساني بالثواني والثوالث في ترتيب المقدمات القياسية والتعييز فيها مين. البقيني والجدلي والخطابي والشعري ثم التدرج من ذلك الترتيب المخصوص والشكل الموصوف المعين الى النتيجة التي همي المطلوبة ومن البرهماد على ذلك سوى الاحساس الذي لا يذكره الا معاند

٠٠٠ ١٠ ن وان - ٢٠ ن الماطر من جيات - ٢٠ ب ن وترتيب - ٢٠ ف اورائي - ١٠ الكريب - ٢٠ ب ن زارة - ١٠ الكرا - ١١ ال

ه، بالنطق - م، ب ن زالييمة - ه، ن جاهل - م، ب ن بل - م، ب ن أو - ه، ف من جهة اضالها ومن جهة احراكاتها ومن جهة احوالها (وهو مواب، -- م، ب ن والتردد ع. ع ، ا فيها - م، ب ن غيرها - ع ، ي في ون بي ن يتوسل - م، ا ، س م، ا فيها - م، ب ن غيرها -

٣٠٠ وبالمن الذي يشترك فيه الانسان واللك الـ ٨ جوهو غير جسم هو •• الجزية التي اليه وبالجملة فهي عادمة الكايات واجدة الجزيات فلم تكن اصواتهم والحانهم قولا ونطقا وما ورد في التنزيبل من نسبة وان الثواب والعقباب له فهو سؤال لا يستحق الجواب والمعاني ٠٠ الانساني عندنا بالمني الذي يشترك فيه الانسان والحيوان والنبات انـــه كمال اول ' لجسم" طبيعي [متحرك]" اي ذي حيوة بالقوة" الكلام إلى امثالهم فهو محمول على احد وجهين احدهم انداعظاهم عقلا وانطقهم حقيقة بجرف وصوت وجعل ذلك معجزة لذلك الني الذي هو في زمانه والثاني انه اجرى على لسانهم وهم لا يعرفون كلامًا • العقلية إذا لاحت حسية كالشمس وجب اعتقادها ولزم اعتقالها من الى كون النفس جوهما دوحانيا غير جسم وان الخطاب يتوجه عليه غير التفات الى مذهب دون مذهب وقد قالت الفلاسفة النفس هو فصل النفس الانساني فالنطق فصل ذاتي على كل حال سوا. كان کمال اول لجسم' طبیعی محرك له بالاختيار عن مبسدا نطقي عقلي بالفعل وبالقوة أفالذي بالفمل هو خاصة النفس الملكية والذي بالقوة واما نبئه مامب هذه المظامرانى الفهوسة والتشنيع عليه بأنه يودي

 بذاتها وان ذاتها لا تعزب عن ذاتها وتراها تغفل عن كل شيء تقديراً سوى ذاتها حق النايم والسكران يغفل عن كل شيء سوى ذاته ثم المدرك من ذاته ليس بالمة جسائية او نفسائية لانا فرضاها غافلة عن المدرك من ذاته ليس بالمة جسائية او نفسائية لانا فرضاها غافلة عن الفرض المذكور اغفلناها عن كل شيء سوى ذاتها شيء البية ونفس ومدركة وعاقلة ومعقول لا لا يحجبها عن ذاتها شيء البية ونفس ادراكه او ضف ولا كالمدرك ادراكها نفسها لا كالمدرك بالملاك أذا احباب الالة افة بيطل ادراكه او ضف ولا كالمدرك بالمنائة اذا ادرك مند المقوى والمغنى بعبد الجلي ولا كالمدولة الضمية بدرك بمد المعي تدرك الدهور والمدئان فانه دبا يقوى في الكبير ويضمف في الصغير فهذه كلها من خواص النفس الانسائية نحس من انفسنا ضرورة ان الامر كذلك من غير احتياج الى برهان يقام عليه والمائي الضرورية اذا احتال المره فيها لطلب برهان عليها ازدادت عليه والمائي الضرورية اذا احتال المره فيها لطلب برهان عليها ازدادت

ثم امبرهماد القالمع على اند انتمس بس تجسم ولا قوة في جسم ان العلم المخرد الكلي لا يجوز ان يجل في جسم وكل ما " لا يجوز ان يجل في جسم فاذا حل حل في غير جسم" فالعلم المجرد الكلبي اذا حل حل

١٠ خفاء وانتقصت حلاء

ع) في بيرف - ه) ا فان - ه) ب في بالان
 ه، ع ا) ف - - ۳۰۰۰ ب وكمالا كا - م) ب ويثليه اوتبليه - ه، ب الكثير ف الكبر - ه) ب ـ ف السفر - ه) ف القيمه ب لقيم - ه) ان هو - همده) ب - -

٥٠٠ والاجسام وقواها الجسانية حيثًا كثرت إفعالها ازدادت ضعفًا وكلالا له قوة القبول وقوة الادا. في طرفي العلم والعمل ومن خواص افعالها .. تدركه النفس الناطقة من المحسوسات والمعقولات ليست محصورة لمواليدها كذلك أفهذا المعني فضيلة النفس الانسانية وانفصلت واليه الاشارة " "بقوله تمالي "وَعُلّم آدَم ألاّ سماء كُلُها" الاية وكان المتعلمين من القوة الى الفصل حتى يصير صانعاً مثله وليست همذه الخاصية ايضاً لنوع " من " الحيوانات لان ما لها بالطبع والفطرة فعي فيستحيل ان يكون ذاتها ذاتا جسمانيا وقواها قوى جسمانية لصورة المخرج كالملم للقراءة يخرج نفس الصبي من قوة الاستعداد وكالملم للصناعات البشرية الخياصة بنوع الانسان يخرج نفوس • انها حيثما كثرت افعالها ازدادت قوة وكمالا وغيرها من النفوس القوة العقلية النفسانية فانها تقوى على ما لا يتناهي اذ ما كمكن ان • ، النفوس الانسانية من القوة الى الفعل حتى تصير صورتها مشابهةً الى فعل القراءة حتى يصير قارياً مثله وكالمملم للحكمة يخرج نفس المتعلم من قوة الصلاحية الى فعل الحكمة حتى يصير حكيماً مثله الاثر الى حدمملوم والقوة على ما لا يتناهى لا يتصور في الجسم بخلاف واما خواصها من جهر ادراكها فاخص إدراكاتها إنها تدوك ذاتها ومن فواص فواها وافعالها انكل قوة جسمانية فعي متناهية

<sup>0.3</sup> ال فركلما - ١٠ الم - ١٠ ب ف ادراكاتا -

وصورة ولا قوصف بوضع ومقدار وشكل وحيز وذلك مــا اردئا

 العقل المستفاد والعقل بالملكة والعقل بالفعل على ترتيب الاول والثاني ٢٠٠٨ فنها حركاتها من قوة الاستعداد العلمي والعملي الى الكال ولا لم • احضورك في قصورك وترددك بين رباع وديار وتقلبك بين اشجار تكن هيولى عقلها الهيولاني اعلى مثل "هيولى سائر الاجسام لم تكن والعمق واولى صورة لبستها الهيولي النفسانية هي الأحوال الثلثة من لبستها الهيولى الجسمانية هي الإبعاد الثلثة من الطول والعرض المزاجية من جهة حالاتها فاحدى حالاتها حركاتها وهي على مراتب حركاتها من القوة الى الفعل على مثل "تلك الحركات بل اولى" صورة والثالث وإنما يتصور ذلك الترتيب اذا كان ثم تحرك من مبدإ الى وضاق عن بسطها بيان وبنان وكل ذلك في لحظة واحدة كانها طرفة حالة اخرى غير زمانية وراء الاحوال الثلثة وهي حالة المنام فانك لا تشك في انفسك انك ترى في المنام الصادق احوالا كثيرة من وجنات وإنهار ومكالمتك كلاماً كثيراً من سؤال وجواب وخبر واستخبار وقصة طويلة لو عبرت عنها في اليقظة لوسعتها اوراق كهل وانميا تتصور الحركة حيث يتحقق ثم زمان وهاهنا' للنفس واما امتباز انفس الامانة عن الاجسام وقواها وسائر النفوس

- •) • |  $\frac{1}{2}$  |  $\frac{1}{2}$ •) | مفور - ٢) | قصور - ٧) | لوسها - ٨) ف اودات -٨٠٥ ١١ وما من - ١١ اوالاحوال - ١٠٠ ف ف - ما ف إما -

٥٠٠ وحقيقته من انسان شخصي له قسدر مخصوص لكن الحس تجرده ١٠ ن غير جسم منقسم بجب' ان يكون منقسماً ونثبتها بناء على ان كل جسم فركب من مادة وصورة والمني الواحداني الكلي "بالذات لا يجل في مركب ونثبتها بناء على ان كل جسم فهو ذو وضع وقدر" وشكل وحيز" والمعنى المعقول المجرد في نفس الانسان مجرد عن القدر" والوضع وكل ما حل في ذي "قدر ووضع فيكون له نسبة وقدر وهيئة ووضع نوع تجريد عن المادة فان المادة لا تدخيل في الحس بل التائل الذي يطابقه يرتسم فيه والخيال يجرده تجريداً اشد فان الحس يناله وهو فتجرده اما ان يكون باعتبار محله او باعتبار ما منه حصل وباطل ان يكون تجرده بما" منه حصل فان" الانسان يتلقى حسد الانسان الخيال يناله مع غبوبيته شخصياً جزياً والفكر العقلي يتصوره مجردا والشكل فتجرده بمأهمو مجرد وتفرده عن العلايق المادية بمأهمو النفس الناطقة العاقلة لا تنتسم الى جزء وجزء ولا تتركب من مادة حاضر والخيال يناله وهو غايب والفكر' مجرده تجريسدًا اشد فان فيتصوره العقل كليًّا واحدًا مبرا من الوضع والقدر عبردًا عن المادة •، مفرد فدل ادراكه المعقول على هما الوجه المذكور على ان ذات اما المفدم " فديتها " بناء على إن كل جسم منقسم وما حل في

٩) باف ز الاولى - ١٠) ف فنثبها - ١١) ب فيجب - ١١) ب ف الوحداني القدرة - ١١٧ ب ف بديار ما - ١١٨ ب ف فان الكلي الذات – ١٠٠٣ ب وقدرة – ١٠٠٤ ف وحرف – ١٠٠٠ - ١٠١٠ ف ٧٠٠ ا) ن (الكرة - ٣) ب غيوتيه ن غيويه - ٣) ف جزوياً - المقل بالفعل والملكة في الفعل ان " اذا سمع كلاماً في المناظرة مشتملاً" على شبهة وقع في خاطره جواب ذلك في اوحى" ما يقدر واسع ما ينتظر" كانه معنى واحد ثم يعبر عنه بعبارات كيرة ويسطه بسطاً واسماً يشمل اوراقاً ويلاً" اسماعاً فتحدس " من ذلك وصفنا" ولو" كانت من عداد" ساير النقوس الحيوانية المزاجية الانباء المناء الدراكا عير زماني وحال اليقظة فياً ذكرنا مجال الانبياء اشبه وحال المنام بجال الاولياء اقرب فقد تبين مما ذكرنا مجال النقسم بالقسم وان النطق الذي لهما ليس من جملة النطق المحلود والأمم وانها أهمي الاصل في الانبائية يتناهى بالحدود الذي يجتلف بالامحاد والامم وانها أهمي الاصل في الانبائية والمنابئة بالمحلوث المنابئة بينائية المحلوث المؤلماء المحلوث المؤلماء والمنابئة بالاملام والمحاد والامم وانها أهمي الاصل في الانبائية والمناطبة بالامكام التكليفية

(۱) ف أن - (۱) أشلا - (۱) الرجاب - (۱) ايسطر - (۱) ب
 على - (۱) فيصرر - (۱) ب أذ - (١) ف أو - (١) ب ف عداد - (١) فردراكه - (١) إنا
 الادراكه - (١) إنا - (١) ف بالتسمة - (١) النطق ب إثاطق - (١) وأنا - (١) ب في ذر أفسال النفس وحلها على سبب أخر (ف الإخرى - (١) وأنا - (١) وأنا - (١) ب في ذر أفسال النفس وحلها على سبب أخر (ف الإخرى)

٥٠٩ فيعلم من ذلك ضرورة ان المدرك لذلك لو" كان جسماً او قوة في النفس وقد يرى الراثي في المنام انه ختم القرآن ويذكر \*' انتقالات ذهنه من سورة الى سورة ومن آية الى اية كل ذلك خطرة ولحظة وربما يظن أن مثاله مثال انطباع صورة ' في المرآة في لحظة وهذا ان وتقدماً وتأخرًا فاطلع من ذلك على إن النفس ليست من جنس تعاقب حروف " ولا بدللتعاقب من ازمنة متتالية حتى تدركها. عين وكما غفوت رأيت جملة من ذلك ثم يعبر عنها بعبارات كثيرة من السؤال والجواب فانها لا تنطبع مماً في المرآة" اذ لا بد من وتتتالي عليه الايات والسور ويستدعي ذلك التعاقب زماناً واوقاتاً .. الادراكات الحسية بالالات الجسمانية وانها فوق المكان والزمان صدق مثالاً" في الصورة المبصرة فكيف يصدق في الكلام الكثير جسم لاستدعى محلاً لهذه الادراكات تتعاقب عليه الماني والصور الاجسام والاجرام فان ُ ادراكاتها التي لها بالذات ليست ٌ من جنس جوهرًا وادراكاً وليست هذه الحالة مخصوصة بالمنام بل ْ وفي حالةً' اليقظة لها ثلاثة احوال احدها ان يرتسم فيها صورةُ المعلومات مفصلة .. لها قوة وهيئة تقوى بها على تلك المسائل وإلثائية ان يحصل لها من مسئلة مسئلة والثانية ان ترتسم فيها جملة غير مفصلة لكن يجصل

اولا ما المني بالكمال الذي ذكر تموه اهو جز. من جسم ام عرض

ف جسم ام امر اخر ورا، الجسم فانكم ذكرتم انصا بالمعن الذي

وضعتموه موضع الجاس لفظ مشترك قب أطلق تارة بمعن

يشترك فيه الانسان والملك وهو جوهر ورا. الجسم والكمال الذي

فن" الوجه المذي يشاركه الحيوان والنبات لم يشادك اللك

جز. وقوة او عرض واطلق تـارة بمني اخر! هو ورا. الجسم.

الطبيمية الالمية حق تستعملها في جهات المخير فكيف يسوغ لنا ان نحكم بان الشريرة كالات ومكملات للاجسام الطبيمية الالمية حق تستعملها في جهات الشر فان الامر يتناقض فيه واطلاق لفظ الكهال"

هاهنا سبح
 واما الوهراض التافيا" على خواص الافعال التي ذكروها هو الما نسلم كلا قروه ولكنا نقول بم تنكرون على من رد ذلك كله الم كالية التركيب في المزاج وخاصية التاليف الواقع بين الامشاج" اذعرف من خواص الجواهر غرايب افسال" وعجايب احوال لا يرتتي اليها الوهم ولا يرتي غوها المقل والنهم من تسكين وتحريك ١٧٤ ويض وتصحيح وإبراض واحياء واماتة ما يقضى منه العجب الاليان لا يعض وتصحيح وإبراض واحياء واماتة ما يقضى منه العجب الا الابيات الامشاية الانسانية الائتاب الاعتداد المجردة عن المادة مثل الانسانية الائتياب من تاليفات الاعداد المجردة عن المادة مثل الانسانية عدد تاليفي كيف يوث في الاجسام حتى قيل ان النفس الانسانية عدد تاليفي كل ذلك من كالية التاليف والتركيب وكا الانبيات بالاجوام الابيد من تاليفا ذوات خواص كذلك الذكبات بتاليفها ذوات خواص كذلك المركبات بتاليفها ذوات خواص كذلك المركبات بتاليفها ذوات خواص كذلك المركبات على المناصر ذوات خواص فيتاليف الكرات على المناصر

١١١ع على إن الكمال؟ من وجه اخر لفظ مشترك فأنه يطلق على المعنى الذي

يقابله القوة ويمني به الفمل والوجود ويطلق على المني الذي يقابله ••

المبدا ويمنى به الناية والتام ويطلق على المنى الذي يقابله النقص والعيب ويمنى به السلامة والالفاظ المشتركة لا تصلح ولا تستعمل اضافة على سبيل اللام واما اضافة على سبيل من وكال الشي. ينبغي

ان لا ينفصل عن الشيء فانه ان أ انفصل عنه مجوهم لم" يكن كالا••

له فالنفس اذا مكمل الجسم الطبيعي لا كال ك ثم النفوس

يجواهرها تنقسم على راي الى خيرة بالذات والجوهر والى شريرة

بالذات والجوهر فالتي هي خبيرة كالات ومكبلات للاجسام

في الحدود والرسوم ثم قائم كال جسم فقد اضفتموه الى الجسم أمما

ومن الوجمه الذي يشاركه الملك لم يشارك الحيوان ولفظ الكال واحد وقد اطلق اطلاق الجنس لا بالتواطؤ بل" بالاشتراك

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 22

۸) ب الاوله - ۸) ب ف بان - ۱۰، ف الكلام - ۱۱، ب ف - - ۱۰، الاشاع - ۱۰، ف الماله - ۱۰، ب ف المال - ۲۰، ف المال - ۲

• المكليات هو العقبل الفعال كما ان الحافظ هو وليس الى ألنفس ٥٠ وتكون نسبة العقول الجزئية اليه في العرض عليسه نسبة الحواس ١٠٠ واهب الصور مفصلة حق تكون لزيد عنده صورة ولعمرو صورة • في النفس كنفس الارتسام ام تبقى محفوظةً' في غير خزانة الانسانية الاتركيب القضايا وتاليف المقسدمات ورفع الحجب ثم فيكون العقل الانفعالي حاصلا له كما كان العقل الفعلي حاصلا منه وهذا من امحل المحال والاشكال الثاني ان الذي تصوّرتم في جانب الحفظ فيتصور في جائب الادراك الاول حتى تحكموا بان المدرك يكون العقل مدركاً كاكان حافظاً والانسان يكون مدركاً بإدراك في ذات المقل الفمال كم كان حافظاً مجفظ في ذات العقبل الفمال وهو يحفظ الكل مفصلًا منقسمًا متعـــددًا متهايزًا بعضها عن بعض بعينها فيذكره ما قد نسي ويذكر ثانياً ما قد اغفل فيلزم على مقتضي بالكم والكيف وهو احدي الذات واسع الافاضة عام الإضاف كالخزانة الحافظة متى طالعه اشرف عليه ثانيا وافاده الصورة الاولة ١٨٤ ذلك اشكالان احدهما ان الصورة الفصلة كيف ترتسخ في ذات الانسان يجد من نفسه غفلته عن المعقولات الحصلة فيبقى متحفظًا لا بجوز ان يكون قوة جسمانية يحصلها كلية فان حفظ المرتسم الحفظ وهمو العقل المفارق الفياض عايه كما قيل انبه يصيرله في خزانة الحفظ وهي قوة جسمانية ان جاز ان يحفظها كليسة فلم ابد الدهر او بجوز ان يغفل عنه العقل ولا حاصل للقسم الاول فان

٨) ب ف غنوظ - ۱۰..٩) ا م ۱۰.٠ ب ف بيني غنوظ
 ١٠ ب ف ترتم - ۲) ف الاظانة - ۲) ف قمورا - ١٠٠٠ ب م ١٠٠٠

ويتأليف افضل يرتقي الحيوان والانسان على المعادن والنبات فما دليلكم ان هاهنا سوى التاليف الافضل والتركيب الاكمل نفساً روحانية فان جميع المحواص التي عددتموها يمكن حملها على كمالية التركيب فقط سوى شيء واحمد وهو ادراكه للكليات والامور التي لها وحدانية بالذات حيث يلزم انقسامها بانقسام المحل وذلك.

الاعراض انالث فنولاً اوكل انتم مطالبون بان كل عرض ُ حل في على انقسم بانقسام المحل ضرورة فان هذه القضية عندنا ليست ضرورية بل لما توهم في الالوان والاشكال انها تنقسم بانقسام المحال أجري والتاليف ومنها ما لا ينعدم فيقوم بجزه منه قيامه بالمحال أجري والتاليف ومنها ما لا ينعدم فيقوم بجزه منه قيامه بالكل وعند يتقول ان كان انقسام المحل يوجب انقسام المدال كالماسة مي وجه فيلزمكم ان تثبتوا عملاً له وحداني الذات لا ينقسم وجه وينوم المداني الذات لا ينقسم المحال المحالي المداني الذات لا ينقسم من الجسم وعبا من الجسم وجب ان لا ينقسم على انا نلزمهم امراً لا جواب لهم عن وعلها من الجسم وجب ان لا ينقسم على انا نلزمهم امراً لا جواب لهم عنه وهو ان هذا المن الكلي الواحد الذي يدركه المقل ايبقى مع المقل عفوظاً مذكوراً بالفعل

ان ب ن محل - ۷ ب ن ن نقول - ۷ ب ن اذا - ۹ ف باقیام ۱۳۸۹ می ب ن الحل - ۷ ب ن پرجب - ۳ ب ب - ۲ ب ب ن ایجاد - ۱۰ فرز ن ( احتوج ) - ۲۰۰۰ ب - ۲۰۰۰ ا -

#### القاعلة الخامسة عش

## في العم بكون آباري تعلى سميعاً بصبرا

ذهب ابو القاسم الكمي ومن تأبعه من البغذاذيين الى ان معن ١٤٠ كونه سيماً بصيراً انه عالم بالمسموعات والمبصرات لا ذايداً على المونه عالماً بالملومات ووافقه جاعة من النجارية ومن قبال من المتزلة انه سميع بصير لذاته فنهبه منهب الكمي لا غير ومن قال منهم ان المني بكونه سميماً بصيراً انه حي لا افسة به فنهبه عن صار الى ان ممني كونه سميماً بصيراً انه مدرك البسوعات وذهب ابر الحمن الرئم بو رمعه الله الى انه تداك للسموعات وذهب ابر الحمن الوئم رحمه الله الى انه تداك سميم بمير وللمرآ وهما صفتان قايتان بذاته زايدتان على كونه عالماً مديم يبصر وهما صفتان قايتان بذاته زايدتان على كونه عالماً

٣) اي دون (1) (1) اــ – ٣) ٺ زايدًا – ٣) ٺ التجاريين – ١، ڀ ٺ ڌ ايل ال - •) ڀ ٺ خالف – ٣) ڀ ڏ غير – ٢٠٠٠) ٺ بمير يمر وسيم –

الباطنة الى المقل الانساني في العرض عليسه وهذا موضع اشكال وهلك عظيم وربا يستوفى شرحه في المباحثات التي بيننا وبين الفلاسفة ان ها· الله

- 0. L. e. 22 -

• الحُدوث ولُو قدرنا الادراك صفة زائدة على العلم او قلنا ائه العلم ففي على ان الاتصاف باضداد ذلك' بقايص وآفات ويجب تعاليه عنها وقد وصف الرب تعالى نفسه بالسمع والبصر على وجه التمدح كما نفيه نقص وقصور فلن يتحقق نقص الامكنأ ممتاجأ الى مكدل شوائب الامكان ولا نقص " في ذاته وصفاته وصف نفسه عالماً قادرًا حيًّا على وجه التمدح فلولا انهما صفتا مدح لما تمدح ٰ بعها فیلزم ان یکون ضدهما صفتا ذم ونقص والنقص دلیل لتمود الذات الى الكمال وذات الباري تمالى وصفات، منزهة عن

٠٠ وغن لا نساعدكم ان السمع والبصر ادراكان زايدان على العلم 10 وادرا كه الس زائداً على علمه العلم الا بوسايط بصره سمي البصر حاسة والا فالمسدرك هو العالم والمبصر بقلبه وعقله ولا يجس بصره بالمبصر بل يجس المبصر ويسمع السامع لا ألاذان وذلك هو العلم حقيقة ولكن لما لم يحصل له ذلك اما الكمي فقد قال الذي يجده الانسان من نفسه ادرا كه للمسموع قال الكمبي الما يصبح لكم اثبات الإدراك غايباً بعد اثباته شاهداً ٢٠٠

ونوع ونوع بلاتفرقة جلة وتفصيل وعموم وخصوص واطلاق وتعيين تفرقة بين الحالئين الا ان تلك التفرقة ليست تفرقمة جنس وجنس <sup>ث</sup>والا فشمور النفس بعها في الحالتين واحدً 

٧) ب ن السم والبصر - ٨) ف ز بكون - ٨.٥) ا - - ١٠١٠ ب ف يزل ه) بن الله من المراطة - م) أوتديد - مندم) الم -٧١٤ ١١ ا عد - ١١ ادراك السموع - ١٠ ف لقلب - ١٠ ف الا -

١٧٩ من الاوصاف كان منتقطًاً على الفور فبقي كون محيًا والبادي الضدين لم يخل عنه او عن ضده فلو لم يتصف بكوئه سميمًا بصيرًا لاتصف بضدهما وذلك آفة ونقص وهذه القدمات تحتاج الى اثبات فلابد من البرهان على كل واحدة منهما والبصر ُ شاهدًا هو ُ كون الانسان حيًّا انا ُ عرفنا ذلك بطريق السبر • اذلو كان الصحح وجوده او حدوثه او قيامه بالنفس او غير ذلك تمالي حي فلزم القضاء بكونه موصوفاً بالسمع والبصر لتعاليه عن قبول الافات والنقايص وليس منكر صحة قبول السمع والبصر اسعدا حاكه بمن يزعم ان البادي تعالى لا يتصف بالعلم وضده مصيرًا .. يتصف بضدهما الى استحالة اتصافه بحكسها فامه قبل ما الدليل على انه اذا لم يتصف بالسمع والبصر عجبً أن اما المقدمة الدولى فالدليسل عليها أن المصحح لقبول السمع

دليل على ذلك وقد سبق القول فيه فيل 11 علم ان السمع والبصر من صفات المدح فذلك دليل فاد فبل ما الدليل على ان الاتصاف بضد \* السمع والبصر من فبل كل ما دل على استحالة عرو الجوهر عن التضادات فهو

A) ) ( 4 - 4 ) ) " - 4 ) ) ( 1 - 4 ) ( 1 - 4 ) هذا - •....ه) ب ف كل ما دل على ان الاتصاف بالسم - ما الدايسل -1/3 1) ب ف باسعد - ۱۰۰۰ ب ف اتصافه - ح) افضدها داب احداد

 الرب تمالى سميع بصير بادرا كين هما علمان مخصوصان ورا، كون، • ولا يفترقان الا في ان احد العلمين يستدعي تعيين المدرك والعلم من • البنية وتوسط الهوى شرطاً واجعلوا وجود الحيوة شرطاً من حيث شرطاً حتى يتحقق الادراك ولاجل ذلك امتدم اثباته غايباً كذلك والاشمري اثباته ممني وقال هو من جنس الملوم فعلى هذا القول أ عالمًا هو مدلول الاحكام والانقان ومن قال بالقول الشاني استدل الطان في صفات النفس لم يتصور اخت لافعها فابا وجدنا في انفسنا الحاستان الباقيتان استدعتا شرائط اخرسوى كونه حياً حق يتعقق الادراك فانتم مدفوعون الى اقامة الدليل على حصر الشرائط في العادة لا من حيث الضرورة كاجفلتم البنيسة شرطاً من حيث العادة وهذا الموضع من مشكلات مسائل الإدراكات جنس اخرعلى قول فن قال بالقول الاول فيقول هو عائل للعلوم اختلافآ بين العلم والادراك واحسسنا تفرقة بين المملوم خبرا وبين كونه حيًّا فقط والا فارفعوا كون الحيوة شرطاً كما رفعتم كون حيث هو علم لا يستدعي تميين المدرك فلا جرم بقول العلم يتعلق بالمدوم والادراك لا يتعلق به اذ المدوم لا يتعسين ولا تظننُ ان هذا الراي هو مذهب الكمبي فانه لم يثبت لادراك ممني اصلا بأن العلم بالشي. اذا اضيف الى علم اخر به واتحد المتعلق واستوى قال الاشربي الادراكات من قبيل العلوم على قول 'وزأي وهو

قال ولو كان المدرك مدركا بادرك للزم ان محضر عند الحاسة السليمة قينة "تلعب وانعام تسرح وطبول تضرب وصور تنفخ" فيه وهو لا يراها ولا يسمها" اذ" لم يخلق له ادراك ذلك وكذلك مجوز ان يرى الشخص البعيد ولا يرى القريب لانه خلق له ادراك البيد أو يدن القريب" وقد علمنا ضرورة ان الامر على خلاف ذلك وقال الجائم" أن الحي اذا سلمت نفسه" عن الافة سمي سمياً

بصيراً ولا معنى للادراك شاهداً وغايراً الا ذلك والدين عيد ان الذات اذا سلمت ادر كت كل معروض عليها من المتاثلات والمختلفات وادرا كها السواد' كادرا كها البياض ولو كان مدر كما بإدراك لجاز ان يدرك بعض الاشياء دون بعض مما ٠٠ يقابل المدرك فكان مجوز ان يدرك بياضاً ولا يدرك سواداً وهما متقابلان للحاسة في حالة او حالتين متعاقبتين كما ان العالم منا جاز

قامو أوان سلمنا تبوت الادراك في الشاهد فلم تسلم إن المصيح مجرد كون الحيوان حياً فقط وهاهنا شرط آخر وهو حصول البنية .. وشرط للشرط وهو قوسط الهوى المفيء بين المبير والمبير والهوى الصافي بين السمع والمسموع كما شرطنا في الشم واللمس والذوق اقصال الاجرام وعاستها بالاتفاق وإذا استدعت الثلاث من الحواس

م) ايمل - ١٠٠٠ ب قبل ف فيلة - ١٠٠١ تنفع - ١٠٠ ب يسم لما مون - ١٠٠ اذا - ١٠٠ ب ف ر وين

ابه - ۲۰۱۷ ب ف بنیه ۲۱۸ تاب ف للواد - ۲۰ البیان - ۲۰ ف (سلم - ۲۰ ف بـل - ۲۰ قاران - ۲۰ ب ف زاعر - ۲۰ ف کاغرطا [کذا] -

. التفرقة الضرورية فالذي انفصل بـ السمع عن البصر وهو ودا. • فحيننذ تنعدم التفرقة فان التفرقة بالعدم وعدم التفرقة سوي به فهذه التفوقة ترجع الى ماذا فلابد من امرين زايدين على كونه حيًّا لا افة به حتى يكون باحدهما سميماً وبالثاني بصيرًا والا فتبطل يقال معنى كونه عالماً قادراً انه حي لا افة به حتى يرد الصفات كلها عجب ان تكون مانعة من الادراك فقد اثبت الادراك من حيث نفاه ثم الذي يحسه' الانسان من نفسه معني موجود لا نفي محفر العلم وساير الصفات ورا. كونه حيًّا لا افة به ولئن ً الزم الجبائي بإن ان ترجع التفرقة بين حالى الادراك وعدم الادراك الى عسلم محض الى كونه حيًّا لا افة به لم يجد عن هذا أالالزام خلصًا البنية حسب اشتراط الحيوة غير صحيح فان الادراك الواحسد لا يقوم الا يجز. واحد من الجملة وإذا قام ب أفاد حكمًا له ولا اثر كونه بصيرًا وهما متفقان في ان معنى كل واحد منعما انه حي لا افة كونه حيًّا لا افة به فكذلك الذي انفصل بــــه السمع والبصر عن كوئه حيًّا وتنتفي صفات النقص بقولنا \$ افة بـ و واما اشتراطهم وقد قال " مِفَن العَفَو، وقرر ان جميع صفات الكمال تجسم في ثم تغول غن غبد تفرقةً خبرودية بين كون الانسان سعيماً وبين وفوالهم لا افة به نفي محض فلا يتصور الاحساس به ويستحيل ٢٨١

للجواهر المحيطة فانكل جوهر مختص بحيزه موصوف بأعراضه

المرفي عيازاً مع اتحاد المتطق واستوا، الامر في الحدوث علمنا ان الجنسين مختلفان وايضاً فان الاكمه لو احاط علماً بما احاط علماً بما البصير حصل له كل علم سوى الادراك فعل انه زايد على الحاط ألم على ان به علماً الحدار ليمكل بقاعدة من لم بجيل البياية شرطاً فانه جوز ان يجلق الله تبارك وتمالي الروية في القلب والعلم في البصر ويبصر بالسسع ويشم بجاسة الذوق ويذوق بجاسة الشم ويلزم ان تكون حاسة واحدة هي سامعة الذوق ويندق بجاسة واغا اختص كل ادراك بجاسة خاصة سنة أمية نبصر ها ولكن العادة الجارية امنتنا من ذلك اليست الملايكة من عياية نبصرها ولكن المدوة والقوم حضور والاعين سليمة وهم لا خايبة نبصرها ولكن السياطين والجن يطوفون في البلاد ويسرحون في الارض واليست الشياطين والجن يطوفون في البلاد ويسرحون في الارمن في وانا ابليس هو يرانا وقبيله من حيث لا زاه فيطلت تلك التهويلات والتشييمات التي النمها الخصم

افات كثيرة فلا بد وان " يخص " نفي الافة بمحل الادراك هم تلك الافة مه ب ف والاستوا في المدوث - مه ب ف جميع ما - ١٠٠ ب ف انديشكل

والبصير انه الحي الذي لا افة به قيل اطلقتُ القول بنفي الافة

وذلك بالاتفاق ليس بشرط فانالسميع والبصير قد يكون ذاأافة وذا

ساردين ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰

م انتماع ان كان عرضاً فيستحيل عليه الانتقال وان كان جوهراً فلا يخلوا اما ان يبقى متصلاً 'واما ان 'لا يبقى فان بقي فيلزم ان يتفرق ويدرك الشيء متفرقاً وينبغي ان يكون مثل "خط والمستقيم يتحرك بتحريك الريح وينقطع بقطع الماء 'وان لم يبنَ متصلاً فلم يدرك الدين بما اتصل بالدين لم يتصل عنه في اتصل بالمرثي لم يتصل بالدين وما اتصل بالدين لم يتصل بالمرثي فيلزم ان لا يتحقق له

۳۲۴ (۱) بلا يسم الاجسام – ۲) المشوشة ب ممشوة – ۲۰۰۰ فواجب – ۲۰۰۰ فار نعف – ۲۰۰۰ فار نعف – ۲۰۰۰ فار – ۲۰۰۰ فار – ۲۰۰۰ فار – ۲۰۰۰ فارتباط – ۲۰۰ فارتباط – ۲۰۰۰ فارتباط – ۲۰۰ فارتباط – ۲۰۰ فارتباط – ۲۰۰۰

وكما لا يوثر جوهر في جوهر لا يوثر حكم جوهر " في جوهر اخر ١٧٧٤ ولا يختلف حكم جوهر بعينه في تفرده وانضامه واذا جاز قيام ١لادراك مع اتصاله الجواهر جاز قيامه به مع تفرده فانه لا يتحول من صفته تفرد او انضم الى غيره خصوصاً اذا كان الادراك في صفة الاضافية بجما وضماً واضافة ونسبة ولم يكن من الاعراض مر الاضافية بجلاف الاجتاع والافتراق والماسة ثم لو كان البيلة مرطاً كاشتراط كون مياً لوجب طرده في النايب حتى يكون الباري تعالى في علمه وقدرته ذا بنية كما كان حياً لان الشروط يجب طردها شاهداً وغايباً

ومن الهجب انهم كما شرطوا البنية شرطوا في الروية اتصال ...
الاشمة وهي اجسام مضيئة تنبعث عن البصر عند فتح الاجفان وهي اجسام تشكل وتتحرك وتتعوج وتستقم فاذا اتصل الشماع المنبعث من الناظر بالقاعدة على حد معلوم مع الاستقامة ولم يكن ثم بعد مفرط ولا قرب مفرط ادركه الرائي فلذلك لا يرى الشي. البعيد اعلى غاية البعد 'ولا يرى باطن الاجفان وان كانت القاعدة صقيلة .. ارتدت الاشعبة الى الرائي فرأي "عند ذلك نفسه وربا يظن البه ينفصل عن المتلون صورة ويتد الى العين فينطبع " فيها وكلا" المذهبين باطل

٨) ف ز عرض
 ٢٧٤ ) ف اطله - ٩) الله - ١٠) ب ف يجول - ١٥) از به مع الحيالة بالجواهر جازقيامه به - ١٥) ف وجب - ١١) ب ف والعجب شهم - ١٥) الحيالة بالمراس - ١٥) ب ما الله - ١٥) ب ما الله - ١٥) ب فراى ف فرأ - ١٥) المنتظم - ١١) ف كل

يجد التفرقة من على العلم وعلى الادراك ولان الذي يدرك بيصره 73 من المرثي هو الالوان والاشكال فيستدعي ذلك مقابلة ومواجة فالذي يدرك بسعه من المرثي هو الالوان والاشكال فيستدعي ذلك مقابلة ومواجة يستدعي ذلك مقابلة وكذلك المسموع هو الاصوات والحروف ولا يستدعي اتصال الاجسام ولا يستدعيه السمع والبصر فلذلك بجوز ان يوصف الباري تعالى بإنه سميع بصير ولا بجوز ان يوصف بإن ه شام ذايق لامس وكذلك لا يجوز ان يسمع الثيء من حيث يبصر ويبصر والحال جيماً وهذا كله على رأي من يفرق بين الادراكات مختلفة الحقايق والحال جيماً وهذا كله على رأي من يفرق بين الادراك والعلم فاما

د، من قضي بأن الادراك علم قضي باتحاد المحل والحقيقة
سرى ابي الحدى الاشري فانه يقول كل ادراك علم على قول ولا يقول كل علم ادراك بل الادراك علم خصوص فانه يستدعي تعيين المدرك ويتعلق بالموجود هو المصحح بخلاف العلم المطلق فانه لا يستدعي تعيين المدرك ولا يتعلق بالموجود من حيث المطلق فانه لا يستدعي تعيين المدرك ولا يتعلق بالموجود من حيث أكن من الادراكات ما هو علم مخصوص كالسمع والبصر وتردد أيد في ساير الادراكات اهي علوم مخصوصة ام ادراكات وراي ٢٧٤ بعض اصحابه انها ادراكات أخر وليس الوجود بجوده مصححاً لها فقط بل الاتصال فيها شرط فلا يتصور شم الا باتصال اجزاء من "فقط بل الاتصال فيها شرط فلا يتصور شم الا باتصال اجزاء من "

۱۵ (۱) امن – ۲، ب ف ویستدی – ۳۰٬۰۳۰ (پسمه – ۲٬۰۰۰) ف به – ۱۵ فیستدی – ۲٬۰۳۱ ب به – ۲۰ امتلق
 ۱۲ (افرام (لماد اجرام) – ۲۳ (۱۳ اجرام) –

واقول بانقال "مورة من المرتي الى البصر باطل ايضاً فان الصورة لو انتقلت لاحترقت العين بروية الناد وهي ان "كانت عرضاً عبع فهي لا" تنتقل وان كانت جوهراً فلينقص المرتي بانفصال شي. منه ولا ينفصل شي. منه الا بسبب ولا سبب هاهنا فهو باطل فتحتن أن الادراك هلي هو ادراك لصورة في حاسة المدرك تباهرة المدرك وهي وأنا الادراك هو ادراك ما في الحارج من غير قرسط صورة في الحاسة المدرك والبرية والغم والإذن ام هي الادراك هو المساة المدرك وادوات المحاسبة المشتركة والإدراك والغم والاذن ام هي آلات وإدوات المحاسبة المشتركة الادراك ادراك ادراك اختيا من العقلا، أنه هو العلم أذ هو في الادراك ويظن بعضهم أنه ادراك اخص من العلم أذ مدركه في الظاهر والادراكات الحمس ختلفة الحقايق حتى يكون اختلافها بالنوع ام الاختلاف بالمبين والمبين بها أبعني واحداً وهذا الاختلاف بين المتكلابين والفلاسفة

فال المشكلممورة الحواس الخمس مشتملة على ادراكات خمس فختلف انواعها وحقايقها والانسان عجمد من نفسه انه يرى ببصره ويسمع باذنه كما يجد انه يعلم بقلبه فالبصر محل الروية والاذن محل السمع كالقلب هو عل العلم وكما بجد التفرقة ثمين العلم والادراك

عاد) ا باتصال — ها، ب ف ان — ۱۹۹ ب ف فلا ع ۱۹ ب ن فلینتفص — ۲۰ ف فیتحقق — ۲۰۰ ب ف مورد — ۱۵ ب ف و الاذن و (النم و الید — ۱۰۰ ب ف مذه — ۲۰۰۰ ب ف مغى — ۲۰۰ ب ف التكلم —

 متازتان عن سائر الحواس بان ادرا كعما غير ما ارتسم في الحاستين ٥٠ السمييزمم الحكم ثم القبول فتلك العصبة بالنسبة الى الصوت والكلام • الصورة الظاهرة وأمما السمع فأن الصوت والكلام المركب من يدرك بواسطة جسم ينفعل من الروايح وذلك^ بانفعال الهوى من مكتوبًا معامعينًا فيقرأ كم يقرأ من الصحيفة وهائان الحياستان واما الشم فانه بقوة في زايدتي الدماغ المشبهتين بجلعي الثدي أواغا ۳) ب زواعدة - ۲۷ ا ـ - ۸ ب ف زاسع من الحروف اذا صادف الهوى الراكد الذي في الصهاخ المجاور للمصبة تامة والصورة " في العصبة تحصل متماقبة في لحظة " ويحصل الادراك ٢٧٨ به وينتقش الخيال منه انتقاش اللوح من القلم فيحصل فيه الكلام ذي الرايحة لا بانتقال اجزا. تنفصل منها إو رايحة تنتقل عنها فيصل ٣) اومدَ آلوير – ٣) ا .. – ١، ف ز بعده – ٥) ب ف والقبول بعده – به كان المرثى مرئياً على مقدار شكله وصورت ولم يتفاوت الامر الصنج حصل منه طنين فيها فتشعر به القوة المودعة في تلك العصبة على رأي او ادركه الحس الشترك على رأي فعصل السماع ثم الفهم عم نازل منزلة الجليدية في العين غير ان الصورة في المرآة تحصل دفعةً بالقرب والبعد وايضاً فأن النقطة من النار اذا اديرت بسرعة اشبهت مستقيماً وهو مستدير فتحقق أن الحس الحقيقي ما في الباطن دون دائرة يدركها البصر وهي في نفسها نقطة والقطر النازل يرى خطأ الفروشة في اقصى الصاخ المدودة مد الجلاعلي الطبل والوتر٬ على

والمحسوس ثم قد تكون تلك الصورة نفس الادراك وقد يكون. وجودهما الا باتصال جرم بجرم والاشكال في الرطوية الجليدية من العسين التي تشبه البرد والجمد مشل مورة الانسان في المرآة بتوسط جسم شفاف بينعما لا بإن عليها من واهب الصور عند استعدادات تحصل فيها بقابلة الحساس فانها مشل مرآة فاذا قابلها متلون انطبع مشل صورته فيها كما ينطبع ينفصل من المتلون شي. ويتند الى العين ولا بأن يتصل شعاع فيمتد .. الادراك شيء اخر دون تلك الصورة كمقابلة المرثمي من الالوان وفال افهرمنً يرتسم في الحواس الظاهرة بعبور صورة تغيض

تقراكما تقرا - م) الماسيتان - م) ف الشهيمين - ٧٠٠٠ افيدركه -

١٧٦ ١) ف فيقش - ٣) ب ف فيعمل - ٣) ب متاونا - ١١٠ مانيا

المتروح او من الموى الى المشام و كذلك الذوق واللمس لا يتصور

٢٣٧ كرية ومقابلة الكرة يكون بالمركز وفرضنا سطحًا مستديرًا مثلا.. صنيرا غلو كان الادراك معنى في المين وتملق بالمدرك على ما هو المودعة ' في ملتقى الانبوبتين في مقدم الدماغ وهما عصبتان مجوفتان على شكل صليب فتسدركه النفس بعما فتكون الصورة متضايق الاعلى ينتعي الى الجليدية على دايرة صغيرة وحيثا ازداد الترس 'بعدًا ضاقت' الزاوية فصغر في العسين فيرى الكبير من البعد الى المتلون فاذا حصلت الصورة في الجليدية افضت الى القوة الباصرة في الجليدية من المين والادراك في الحس الشترك ولاكانت الجليدية كالترس كان يقابله على خطوط مستقيمة محيط بالترس متسع الاسفل

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 23

シーベ・ボ・ー とういか・コーシウをハーシーなーとつ للابلة - مان البردة - ما ب ف - - 10 الودوعة

فان القوم حكموا باتحادهما عند الحاسة المشتركة حتى يصير المرثمية مقروءا والمقرو. مرئيًا فانعما فيحقيقة الادراك لا يختلفان ومحلعها محل واحد فيتحدان وكلام'' المعتزلة في الادراكات'' ختلط لاثبات له'' والله اعلم''

الى الحلمتين فتدركه القوة المركوزة فيها والذوق هو قوة مودعة في العصبة المفروشة على ظاهر اللسان بواسطة الرطوبة المغنبة التي لاطعم لها المنسطة على ظاهر اللسان فانها تأخذ طعم ذي الطعم وتستحيل مبشوثة في جميع البشرة واللحم المتصل بها يسدرك واللمس" هو قوة والبرودة والرطوبة والبيرة واللحم المتصل بها يسدرك بها" المرادة والمدية والمنونية والماين والمنشونية والملامة والماين والمنشونية والملامة والمنتقا بيدرك إذا استحال كيفية العصب ويستحد من القلب والدماغ وامما يعدرك إذا استحال كيفية المنشرة الى شبه المدرك بشرط أن يتفاوتا في الكيفية" وهذه القوى كلها معدات لقبول الفيض من واهب الصور والا فالحاسة لا ١٠٠٠ كندن أدراكا!

والوشري فصل بين السمع والبصر وبين الثاثة الباقية حيث مرط أهاهنا اتصالا جسمانيا واثبت احساسا جسمانيا ولم يثبتها في منفات الباري تعالى ولما علم ان لهما اختصاصاً بالباطن ودد قوله في ان الادراك علم خصوص اوا معني اخرافي الحاسة المشتركة ولا ١٠٠ يستبعد من مذهبه أقيام الادراك السمعي بالبصر أوالبصر بالسمع

ه) ف المذكورة -- ما) ف ويتصل بذلك العصبة -- ما) ب ف ز فالاصبح أنه -ما) ف -- مما) ب ف ز قالت الاوايل هذه مقالتنا في الادراكات وجلة القول فيها أن هم على بين المسلم -- ما أقال -- مسمس من طريقتهم صذهب ابي الحسن حيث فصل بين المسلم -- م) أقال -- مسمس التصال جسماني واحساس جسماني يخلاف صفات البياري -- م) ب ف ز دون ساير الحواس -- ه) ب ف ز هو -- م) ب ف رسمك والبصر -- ه) ب ف ز ان قرع سسمك أنه يجوز ف ز هو -- م) ب ف وقيام الادراك البصري بالسمم

\* 1) ب ف ز التكلمين من - 11) الادراك - 11... 1) ب ف ولا حاصل

على الرسم المعود

.. حاصرُ فان الروية بالاتفاق تعلقت بالجوهر والعرض وهما قد اختلفا •، والمتلون مريبًا ولكان نفس الروية مريبيَّة بالروية وهذا محال ويلتزم • واحد علتان مختلفتان وهذا غير جايز في المقولات او يلزم ان يكون يكون الصحح للروية ما يختلف فيه فانه يوجب ان يكون كمكم قضايا والروية قب تعلقت بالمختلفات منها والمتفقات ولا يجوزان والمدض اما الوجود او الحسدوث والحدوث لا مجوز ان يكون تأثير له في الحكم فبقي الوجود مصحماً بالضرورة فوهمذا تقسيم من کل وجه سوی الوجود والحدوث وقد بطل الحدوث فتعمین الوجود ولا يلزم على هذه الطريقة أنتشار الاقسام كالزم على طريق لمكم عام علة خاصة هي اخص من معلولها وما يتفق فيه الجوهر مصححاً للروية فمان الحدوث هو وجود مسبوق بعسلم والعدم لا الاصحاب غمير استبعاد محض ''للمعتزلة في'' قولهم لو كان كل موجود مرييا لكان العلم والقدرة والطعم والرايحة وما سوى اللون ١٣٠١ ابو الحسن جواز الروية في جميع الموجودات على الاطلاق خصوصاً والمستحيل وهذا العلم لا يتعلق الا بالموجود فقط فانه يقتضي تعيين اذا قال الرويسة علم خصوص فالعلم كما يتعلق بهذه الموجودات كذلك الروية ولا فرق الا ان العلم المطلق يتعلق بالواجب والجايز قانُ الدشمريُ الموجودات اشـــةركت في قضاياً واختلفت في

٣) ب ف مطوله 🗕 ٧) ا ب تـ = ٨٠٠٠٨) ف وهنا ينقسم حاضر 🗕 ٩) ف في - ١٠١٠ فاطرق - ١١٠٠٠١١ من المترلة من ١٩٠١ () ف وهامنا - م) ا ويلزم إبا الحسن - م) افلاك

## القاعلا السادسة عشر

# في جو از رؤيرُ الباري '' تعالى عفلا ووجو براً ' سمناً

٣٠٠ إلفرط والبعد الذرط وتوسط الهوى المشف فشرطها المعتزلة ونفوا من الرائي والمرئيواتصاله بعما أكن اهل الاصول" اختلفوا في ان• بذاته تمالي او انطباع شبح يتمثل في الحاسة منه وانفصال "شي ورا، العلم اختلف في اشتراط البنية واتصال الشماع ونفي القرب روية الباري تمالي بالابصار' نفي الاستحالة والاشعري اثبتها اثبات خصوص اي لا يتملق الا بالموجود ام هو ادراك حكمه حكم العلم الروية ادراك ورا. العلم ام" علم مخصوص" ومن زعم انه ادراك الجواز على الاطلاق والوجوب نحكم الوعد ٌثم ردد ٌ قوله ٌ انه علم .. في السَّملق اي لا يسَّائر من المرفي ولا يوثر فيه وخمن نورد كلام الفريقين لم يصر صاير من اهل القبلة الى تجويز اتصال اشعسة من البصر

 $<sup>-10^{-1}</sup>$   $-10^{-1}$   $-10^{-1}$   $-10^{-1}$   $-10^{-1}$   $-10^{-1}$   $-10^{-1}$   $-10^{-1}$ ا ۱۱۷ ب فار هو السلامات ف زاكما سيق تغريره تمال بالابصار ائباب 🗕 🗝 ب ف ز في دار القرار 🗝 ع) ب ف ز ابو المسن 🗕 ۴۰ و ال ۱۰ ۱۰ ۱۰ الاستحار ب ف ز ولم يشرطها الاشعري واثبت روية الله

من الاقسام الثلاثة حتى تكون تلك القضية هي المصححة لتعلق أ العلم بها وكونها معلومة هي نفس تعلق العلم بها فتكون العلة والمعاول واحداً وإذا قررتم إن الروية اما علم مخصوص او معنى في حكم العلم ثم لم تطلبوا "مصححاً للعلم فلم طلبتم مصحعاً للروية فقولوا و تعلق الروية " بما تعلق به العلم او لا علة ولا مصحح

انما يصح على مذهب مثبتي الحال وانتم معاشر الاشدرية قد نفيتم سههه الحال ورددتم قضايا المحصوص والعموم والافستراق والاشتراك الحال الحيال الحيل المبارات فكيف صرتم الى الزام احكام الحمال حتى البطاتم وحض العبارات فكيف صرتم الى الزام احكام الحمال حتى البطاتم واحدة وهو الوجود على ان الموجودات انما تختلف بوجودها عندكم والوجود في الجوهر هو نفس الجوهر وكما يتابز الجوهر والعرض بالجوهرية والعرضية تمايزا في الوجود فان الوجود العام الذي شمل الموجودات حتى يصح المبع بين

الشاهد والغايب بذلك الجامع واعتراض كات قد اجماتم القول اجالا في ان الروية تعلقت بالجوهو والعرض اما الجوهو المجود والجسم المجود فنير مسلم تعلق الرويسة به اذ قد استحال ثجوده من اللون فلم تصلق الروية به مجودًا واما

٩) ن ايتطن - ٩) ن يطلبوا - ١٠٠٨) ب ن با تطن به ولا علا ١٩٠٨ و ١٠٠١ (الترام - ٩) ن منيم - ٩) ب ن مد - ١٠٠ ن با يرى - ٩٠٠ ن قاير - ١٠ ن فنيره - ٩) ن عرده ٥) ن قاير - ١٠ ن فنيره - ٩) ن عرده -

– ۲۰۰۸ – المرثي والتعيين ً لا يتحقق في العدم وان سلكنا طريقة العلم فهو اسهل فان العلم من حيث هو علم فوع واحد وحقيق ة واحدة واذا

جوز تعلق العلم به فقد جوز تعلق الروية به وقر ملك الوساذ ابو الحاق طريقة قريبة من هذه فقال الروية معنى المحتى المتعلى الموية المرتي المتعلى المرتية من المناه خلاف من المرتية من الموية من الموية من المرتية المرتية واغا يلزم الاستحالة فيه ان لو تأثر المرتية من الروية وكل ما هذا سبيله فهو البصر الايوني المتاثم والحادث وكل موثر ومتاثر فهو مستحيل عندنا البصر الايوثو ولا يتأثر وقد اثبتنا من "قبل ان الادراك البصري" واذا البيم ولا يستمي اتصال شعاع بالمرثي والا انفصال شيء من الراثي واذا المعنى في بطل الوجهان انتفى التاثير والتأثر وصار المعنى كالعلم او هو من جنس العلم وقد تقرر الاتفاق على جواز تعلق العلم به وهذا نهاية ما قيل في اثبات المجود من جنس

فات المعتزلة قد طلبة المروية علة مصححة وتسين لكم الوجود فما «.
انكرتم ان جواز الروية من الاحكام التي لا تملل فان من الاحكام ما يملل كالمالمية والقادرية ومنها ما لا يملل كالتحيز وقبول العرض وجميع الصفات النفسية اليس تملق العلم بالمملومات لا يستدعي مصححاً اذ تملق بالواجب والجايز والمستحيل ولم توجد قضية هي اعم

م) ن المين - ه) ن ـ ـ ـ ه) ب الحسن ف اسحق رحمه الله - ٧) ف يوثر ... يتاثر - م) ب ن فكان - ١٠٠٩) اـ - ١٠٠٩ ب ف ـ - ١١٠١ اـ

فات الائمرية الجواب عن الاعتراض الاول ان طلب "المصحح لم • م يختص بنا فانكم جعلتم اللون والمتلون مصححاً وذلك ان الروية لا تعلقت ببعض الموجودات وذلك نوعان نوع من الاعراض ونوع من ٣٣٠ الجواهر فصح كون الجوهر والعرض مرثياً 'فقلنا ما المصحح لهذه الصحة أهو 'كون الجوهر جوهراً فلزم ان لا يكون العرض مرثياً

ومقابلة وهو محال

(۱۳۰۵) النافسيم ف دليال القصص (۱۳۰۷) ف فرجب (۱۳۰۰) فلك (۱۳۰۱) و دليال القصص (۱۳۰۷) في المائية او تيمين المس (۱۳۰۳) في المائية ال

٣٣٦ و... ١) اقان قلنا الصعم هو –

١٤٤ يصح منكم ربط الحكم بجامع لينعما واذا تعلقت ببعض الأعراد ولا بالجوهر من حيث انه جوهر ولا يكون معلقًا بمــا مجمع بينهما. وهو الوجود او الحدوث فلا بد اذًا من اثبات التعلق' وحصره في دون البعض فلم يكن الحكم مملقا بالعرض من حيث أنه عرض العرض فليس كل عرض قد تعلقت ُ الروية به وانما يستقيم ْ دليلكم هذا ان لو تعلقت الروية بالجوهر والعرض على الاطلاق والتعميم حتى شي، دون شي، او تعميمه بكل ً شي، وذلك نفس المتنازع فيه على صفة الوجود كذلك" نقول تشعلق بالوجود على صفة الحدوث وبالحادث على صفة المقابلة أو التكون أوغير ذلك من الصفات والاعتبارات وهمذا السر وهو ان المنقسم ربما يورد اقساماً وينفي يجب ُ نفي المركب ُ من حيث هو مركب ُ وهذا مما ُ اغفله المسكلم ان من الاحكام العقلية ما يتعلق بالحدوث دون الوجود وليس لقايل صفة واعتبار وكها\* ان المرفي اخص من المعلوم والروية تتعلق بالمعلوم بعض الاقسام مفردًا وربما يكون الحكم معلقاً بمركب من القسمين •• ان يقول ان كونه مسبوقاً بعدم ليس بموثر فان معناه إنه وجودعلي •• لابمفرد منجا فكا يجب نفي الافراد من حيث هيي افراد فكذلك كثيرًا في مجاري تقسياته وهو واجب الرعاية جدًا واعتراض رابع لم قلتم ان الحدوث لا يكون مصيحةً وقد عرفتم

وباعتبار انها حركة اوجبت كون المحل متحركاً وهي باعتبار انها كون لها حكم اخر وباعتبار انها عرض لها حكم اخر ولو رفعنا هذه الاعتبارات انحسم باب النظر وانحصر نظر العقل على موجودات مينة وبطلت الاعتبارات باسرها ولما قطمنا بإن الروية تعلقت بجنسي المرض والجوهر عرفنا ان الصحة على قضية واحدة وانما نعني بالصحة واحد وانا بجود وإن اختاف المسلاحية يجب ان "كون على نعت واحد وانوجود وإن اختاف "بالنسبة الى المختلفات غير انه في المقل والتصور معنى واحد يشمل القسمين فصح " ان يكون مناطأً للحكم واهذا كما قررناه في الجمع بين الشاهد" والنايب بالشرط والمشروط والماة والماول والدليل والمدلول والحقية والمحقق

واما الجواب عن الاعتراض الآلث وهو اجمال القول في تعلق الرؤية بالجوهر والعرض قلنا الانسان يدرك من نفسه ادراك الحجمية الجوهر وتحيزه وشكله من تدوير وتثليث وتربيع وتخميس الى غير ذلك من والاشكال ولهذا يبصر شخصا من بعسة فيدري شخصيته ويشك في لونه وصفره وكبره كاذكرنا اسباب ذلك ثم يدرك بعد شكله ولونه فعرف ان الاشكال والالوان غير والجسم من حيث هو جسم غير في البصر وقد ادر كها البصر جيماً فلا بسة من مصحح جامع

ع) ب ( ( ن ) انجسم - ه ) ب ف وانصر بصر - ١ ) ف نجنس - ١ ) ف ز فيهما - ١ م ) ف فقانا - ١ ) ب ف وجه - ١ و ) ف اختلف - ١ ( ) ب فيصح في بيسج - ١ و المنافر ٨٣٤ و ) ا (مضطرب) يبرك ادراكه لحجمية الجوهر (ولعلة السواب ) - ١ ، ب فتدرك ف فليدرك افتدري - ١ ) وتشك - ١ ) ف بعده -

او كون العرض عرضاً فلزم ان لا يكون الجوهر مرئياً فلا بداذاً من قضية واحدة أجامعة بينهما شاملة لها حق تسكون الصحة ممالة لها 'اذ الصحة حكم هو قضية واحدة فلا يكون مصحمها علسان ولما تملق الووية بمختلفات وجب علينا طلب الملة التي لاجلها صحه كاللون والنوع ومن المحال ربط حكم واحد بملتين مختلفتين فالمبلد والنوع والنوع ومن المحال ربط حكم واحد بملتين مختلفتين فان الملة المقلية لا بد ان يستقل بإفادة الحكم فإن استقل احد المختلفين وجمانا البلة قضية واحدة تشملها لاتحاد للككم وهو الصحة فصح الطلب وحمل المطلوب

وفال ابو الحس القضايا العقلية والوجوه الاعتبارية لا ينكرها منكر ولسنا ممن لا يجمع بين مختلفين ولا يفرق بين مجتمعين ولا يقول بوجه ووجه وحيث وحيث واعتبار واعتبار فان الحركة اذا قامت بحل وصف المحل بكونه متحركا فهي من حيث انها حركة ..

۳) ا ا ما اجا ما ناف كالالوان ما الإنماد ما المرف ما الرماد ما با نقول ما با باذا ما باذا ما

الاعراض مستحيل رؤيته فلو كان الحمدوث مصححاً لصح تعلق الروية بكل عدث واما على مذهب ابي الحسن فلان الحدوث وجود مسبوق بعدم والعدم لا تأثير له فبقي الوجود مصحعاً وفوامهم معني قولنا مسبوق بعدم إنه وجود مخصوص لا وجود

عام مطلق والوجود المخصوص باعتبار الحدوث علة مصححة
 قيل المخصوص في الوجود يجب ان يكون بصفة وجودية داجعة
 الى الوجود حتى يصحر موثراً في اثبات الملكم وسبق العسم لا يصلح" ان يكون موثراً في اثبات الملكم وسبق العسم لا للطلق ونعني بالصفة الوجودية ان يخصص الوجود مثلا بانه جوهر
 اوعرض والمرض بانه كون اولون فهذه الاعتبارات مما قوثر فاما العدم السابق فلا تأثير له والوجود باعتبار عدم سابق لا يكتسب اعتباراً ووجها الا احتياجاً الى موجعة وهو باعتبار همذالا لا يحدياً لا ويقالا دوية والادراك

راما الجواب عن الاعتراض الخامس نقول الروية من ججلة الحواس و الحمس لكن الحواس مختلفة الحقايق والادراكات ولكل حاسة خاصية لا يشركها فيها غيرها وليس منها حاسة تتعلق يجنسي الجوهر والعرض على وتيرة واحدة بل كلها تتعلق باعراض ومن شرط تعلقها اتصال جسم بجسم حتى يحصل ذلك الادراك عن السمع فان لا

بينها وذلك ما عيناه ولذلك قانا ان اللون والمتلون لن يصلح أن يكون علة لانه تركيب في العلة ومع كونه تركيباً هو تشكيل فأنهم يقولون المصحح هو اللون او المتلون فلا العلة المركبة صالحة ولا التشكيل في العلة مستممل فبطل ما نصبوه علة وصح ما نصناه

وقو لرمم لم تتعلق الروية بجميع الاعراض!

فذا ' ولو تعلقت حساً بجميع الاعراض ما كذا نحتاج الى طلب العلة كما ألما كما نحتاج الى طلب العلة كما العلم بالمعلوم اذ تعلق بكل ما يسمح ان يبلم معدوماً او موجودًا "مجالا او محكناً لكذا نطلب العلة الاجرام وطلب العلق الاجرام وطلبنا جامماً وكم تعلقت ببعض الاعراض تعلقت بجميع الاجرام وطلبنا جامماً وكم نظفر "بجامع بين الجواهر وبمض الاعراض ورام كما تعلقت بالاجتاع والافتراق والمياسة والمحاذاة وهمي اعراض وراء الجنسين ولا اشكل في هذه المسئلة سوى هذه المنزلة وهمي ورطة "المقول فليتحرز فيها تحرز الماشي في الوحول الحدوث لمن يصلح واما الجواب من اموم المدهبين اما على مذهبكم فلان بعض ورئي يكون مصحماً على المذهبين اما على مذهبكم فلان بعض

ه) ب ن ولذا المن - ۱) ب ن يسم - ۷ ن و باطل - ۱ اس - ۱ ه ) ف (لملم - ۱۰۰۰، ال س و ب البيئا من «كرا» - ۱۱) ف ز او ۱ ه ۲ ه و بالكون كما تسلمت باللون وتسلمت بالاجماع للاجماع او المجاورة - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فرطة - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ ف فليحترز ... احتراز - ۱ فرطة - ۱ فرط

جانب" المستمع ولا حرف ولا صوت ولا لسان ولا صماخ" فاذا تصور مثل ذلك في الشاهد حمل استماع موسى" كملام الله" على ذلك وعن" هذا قسال إنى أصطفينك عمى الناس برسائي وبككلامي" فالرسالات بواسطة الرسل والكلام من غير واسطة لكنه من" ورا. حجاب واما في حقنا فكلام الله تمال مسموع باسماعنا مقرؤ بالسنتنا ٢٤٤ عفوظ في صدورنا وقد تبين الفرق بنين القراءة والمقرؤ في مسئلة

ومعاضمه مراسم في في جواز روية الباري جل جلاله سؤال موسي عليه السلم رَبِ آرِنِي آ نظر إيليك وجواب الرب تعالى أن الروية ام كان جاهلا بذلك فان كان جاهلا فهو غير عارف بالله تعالى حق معرفته وليس يليق ذلك مجتاب النبوة وان كان عالما الجواز الرب تعالى أن ترانى يدل على الجواز ايضاً فانه ما قال لست برفي أ وككين أنظر إلى أنجبل فإن أستير مكائلة فسوف ترايى اذ الجبل على مطيقاً فربط المنع بامر جايز ومع جوازه أحال المنع على ضعف الالة مطيقاً فربط المنع بامر جايز ومع جوازه أحال المنع على ضعف الالة

 انظية وقد يكون نطقاً نفسياً وكلاهما مسموعان وفحن كها' اثبتنا. وحجاب وقد يكون بغير واسطة وحجاب مما كان ينشرأن يكلمة ألله بغير واسطة وحجاب كما قال تعالى "فَأُوْحِي إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحِي وَكَما " حجاب كما كان لموسى عليه السلم وكلمه ربه وقد يكون بواسطة رسول وحجاب كما قال تماك أوثيرسل رشوكا وبالجملة نحن نعقل في المشاهد يستدعي اتصال جسم بجسم ضرورة بل هو ادراك محض كالروية كلاماً في النفس 'ليس جرف' ولا صوت كذلك نثبت سهاعاً في المسكلمة مشتملة عليه فتحقق كلام في جانب " المسكلم وسماع في قال هو الوجود كالمصحح للروية ومنهم من قال المصحح كونــه موجودًا باعتبار كون المسموع كلاماً والكلام قبد يكون عبارة النفس ليس بحرف ولا صوت ثم ذلك السماع قد يكون بواسطة إلا وَحَيَا أَوْ مِن وَزَاد حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رُسُولًا فَالُوحِي مَا يَكُون قال النبي صلى الله عليه وسلم ُ نفث في روعي ٌ وقد يكون من ورا. بالعبارة الدالة عليه ثم يسمع السامع فيصل بعد الاستباع^ الى النفس • • فقد وصل الكلام الى النفس بهذه الوسايط فلو قدرنا ارتفاع هذه الوسايط كلها من البين حتى تدرك النفس ماكائت النفس الناطقة كملاماً في النفس ونجده من انفسنا كما اثبتناه ثم يعبر اللسان عنسه ثم الخلف رائ العفهو، في ان المصحح للسمع مما هو فنهم من

٨) ف س — ه) ب ف زلتلق (السيم)
 ١3٤ ١) ف س — ٣٠٠٠٩) ف بلاحرف — ٣) • ١٦٤ — ع) از فيوجي ها ١٠٠٩ ص ١٠٠٩ و روحي — ٨) ف ورحي — ٨) ف ١٠٠٩ ص — ١١٠ الخانب — السيام - ه) ب ف زفندركه النفس – ١١٠ ب ف س - ١١١ الجانب – السيام - ه) ب ف زفندركه النفس – ١١٠ ب ف س - ١١١ الجانب –

اجابهم في الحال إنسكم قوم تنجلون اذكان السوال محالا فكذلك الروية لوكانت مستحيلة لاجابهم في الحال ورفع شبههم بالقال ومثل منه ولما المتولة ما استجازوا تاخسير البيان عن وقت 333 الحاجة ولمسدوا سؤال المسوول من مسوول آخر اتهاما آخر على • شبهة قد تحققت لهم

و كما تممك م قوله تمالى ولجوث يؤميني كاضرة إلى ربّها تاظرة من والنظر اذا تعرى عن الصلات كان بمنى الانتظار واذا وصل بلام كان بمنى الانتظار واذا وصل بلام كان بمنى الانمام واذا وصل بفي كان بمنى التفكر والاستسدلال واذا وصل بالى تمين للروية ولا يجوز حمله على الثواب فان نفس روية ما الثواب لا يكون انعاماً وقد اورد النظر في معرض الانعام واللفظ

نص في روية البصر بعد ما نفيت عنه التاويلات الفاسدة واعلم ان هذه المسئلة سمعية أما وجوب الروية فلا شك في كونها سمعية واما جواز الروية فالمسلك المقلي ما ذكرناه وقسة وردت عليسة تلك الاشكالات ولم تسكن النفس في جوابها كل السكون ولا تحرك الافكار العقلية الى التفصي عنها كل الحركة فالاولى بنا ان نجمل الجواز ايضاً مسئلة سمية واقوى الادلة السمية" فيها قصة موسى عليه السلم وذلك عا يعتمد كل الاعتباد عليه"

٨) ف شهتم - ٩) ف ومثال
 \$\$\$ 1) المعترلة - ٩) ف من - م) ف وما - ع) ٧٩,٥٧ ف ناظرة... ناضرة - ٩) بالام بالملام ف بالكالم - ٩) ب افرد - ٧) ف الروية - ٨) ف سعت - ٩) از (في الحامش) وقوم - ١٠) ف ملك (كذا) - ١١) است ر وافه اعلم بالصواب

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 24

لا على منع الاستحالة اليس لو كان السؤال اربي انظر الى وجهك او الى شخصك وصورتك لم يكن الجواب بقوله أن ترَابِي بل لست. بذي شخص وصورة ووجه ومقابلة فدل ان السؤال كان بامر جانة فتحقي الجواز وان قيل لن للتأييد فهو عال من وجهين احدهما ان لن التأكيد لا للتأييد اليس قال إنّك أن تستطيم مميي صبرًا وهو وانه غير عال والتاني انه وان كان للتأييد فليس يذل على منع الجواز بل يدل على منع وقوع الجانز والما استدللنا بالاية لاثبات الجواز وتأييد ان لا ينافيه

فاده قبي سأل الروية لقومه لا لنفسه واغا سالها الزاماً عليهم بقول الله سبحانه كن تزاني حيث قالوا أربًا أللة تجوزةً والله سبحانه كن تزاني حيث قالوا أربًا أللة تجوزةً أن هذا ما يخالف الظاهر من كل وجه ومع مخالفته لا مجوز ان يسأل الني سؤالا حالا لقومه وقرينة المقال تدل على ان السؤال كان مقصورًا عليه من كل وجه اذ قال وكركن أذغر الى الجسل فأن استقر مكانسه فسوف تراني الى اخر الايسة ومنع موسى لا يجوز ان يكون مربيًا يكون الزاماً فكيف نجاءً موسى من السؤال في عوزان يكون مربيًا يكون الزاماً فكيف نجاءً موسى من السؤال في قولمم أربًا ألله أخريً إلا بالصاعقة الملكة والعذاب الاليم ولما قال بل تعرف أن ألماً كما ألمم آليةً لم يلزمهم بالسؤال عن الله تعالى بل قومه أربًا ألماً كما ألمم آليةً لم يلزمهم بالسؤال عن الله تعالى بل

 عنه صفة وليس لمتعلق٬ القول من القول صفة كما ليس لمتعلق العلم

١٠ الحُسن والقبح في الضروريات ثم يُرد اليها ما يشادكها في مقتضياتها ثم • وقبحها على معنى انه يجب على الله الثواب والثناء على الفعل الحسن ويجب عليه الملام والعقاب على الفعل القبيح والافعال على صفة ٢٤١ مثبتاً لها ثم من الحسن والقبح ما يدرك عندهم ضرورة كالصدق والكرامية والمعتزلة فصاروا الى ان العقل يستدل به حسن الافعال نفسية من الحسن والقبيح وإذا وردالشرع بها كان مخبرًا عنها لا يرتبون على ما ذكرناه قولهم في الصلاح والاصلح واللطف والثواب الفيد والكذب الذي لا يفيد فائدة ومنها ما يدوك نظرا بإن يعتبر وفافنا في زلك الثنوية والتناسخية والبراهمية والخوارج

• ا بالسمم وانما دليله في همــذه المسئلة لنفي الوجوب التكليفي وبين وجوبها به فقال الممارف كلها انما تحصل بالعقب لكنها تجب بألمقل لا لنفي حصول المقلي عن العقل وقد فرق ابو الحسق الاشعري بين حصول معرفة الله تعالى بالعقل

ولا تريا بزي الشرع ولا تعلم من معلم ثم عرض عليه امران احدهما دفعة واحدة منغير ان يتخلق باخلاق قوم ولا تأدب بإداب الابوين قال اهل الحق لو قدرنا انساناً قد خلق تام الفطرة كامل العقب

y) أن له تطن - م) ف الموارجة - م) ف يدرك اللصول - ٣) ب ف لو قدر الانسان وقد - ٧) ب ف غلق العُمُمُ () بان مِعْلَق شدم) ف وشهم - مم) الد سدم) ف بالعَلِق -

### القاعلة السابعة عش

ني الخمين والتنج

ویاد، اد، لا بجب علی انگر تعالی شیء میں فییل ٔ العق ولا يجب على العباد شيء قبل ورود الشرع ً

صفات نفسية حسناً وقبحاً بحيث لو اقدم عليها مقدم او احجم عنها حكم التكليف من الله شرعاً على معني ان افعال العباد ليست على حجم استوجب على الله ثواباً اوعقاباً وقد يحسن الشيء شرعاً ويقبح مثله المساوي له في جميع الصفات النفسية فمنى الحمسن مسا وردالشرع يخبر الشرع عنه بحسن وقبح ولااذا حكم به البسه صفة فيوصف به حقيقة وكما ان العلم لا يكسب المعلوم صفة ولا يكتسب عنه صفة بالاشاء على فاعله ومعنى القبييح ما ورد الشرع بذم فاعله \* واذا ورد . • الشرع بحسن وقبح لم يقتض قوله صفة للفعل وليس الفعل على صفة كذلك القول الشرعي والامر الملكهي لا يكسبه صفة ولا يكتسب مذهب اهل الحق ان العقل لا يدل على حسن الشيء وقبحسه في .

ع) اواحجم - ه) ب ن زغ - م) ب ن النمل ٠٥٤٪ () ف قبل -- ٣) ب ف السم (وللب مواب) -- ٣) ا -- -

بالنظر فأن النظري لا بد وأن يرد الى الضروري البديمي وأذا لا لا يديمي فلا مرد له أصلا فلم يبيق لهم إلا استرواح الى عادات الناس معه بديمي فلا مرد له أصلا فلم يبيق لهم إلا استرواح الى عادات الناس معه من تسمية ما يضرهم قبحاً وما ينفهم خسناً وفي لا ننكر أميال الله الاسامي على أنها تختلف بعادة قوم دون قوم وزمان وزمان وزمان و مكان ومكان واضافة وإضافة وما يختلف بتاك النسب والاضافات لا حقيقة لها في الذات فريا يستحسن قوم وزمان ومكان حسنا وربا يكون قبيحاً لكنا وضمنا الكلام في حكم التكليف مجيد يجب يكون قبيحاً لكنا وضمنا الكلام في حكم التكليف مجيد يجب ألمن فيه وجوياً يثاب عليه قطعاً ولا يتطرق اليه لوم اصلا ومصل الحديد ما تحرد

وقات الطوائف المفاطات نعن نمارض الامرين اللذين عرضا على العقل الصريح بامرين اخرين نعرضعا عليه فنقول العاقل أذا سنحت له حاجة وامكن قضاؤها بالصدق كما امكن قضاؤها بالكذب بميث واساويا في حصول الغرض منعما كل التساوي كان اختياره الصدق ولى من اختياره الكذب فلولا ان الكذب عنده على صفة يجب. الاحتراز عنه والا لما رجح الصدق عليه

فامو' وهذا الفرض في حق من لم تبلغه الدعوة او في حق من انكر الشرايع حتى لا يلزم كون الترجيح بالتكليف وعن همذا ١٤٤ ۱۹۲۷ بوادلان فادالا
 ۱۹۲۸ با نولم ۱۹۲۱ سکان ۱۹۰۰ میذا الدیم ۱۹۰۰ نولم ۱۹۰۰ نولم ۱۹۰۰ نولم ۱۹۰۰ نولم ۱۹۱۰ نولم ۱۹۱۱ نولم ۱۹۱۰ نولم ۱۹۱ نولم ۱۹۱ نولم ۱۹۱ نولم ۱۹۱۱ نولم ۱۹۱۱ نولم ۱۹۱ نولم ۱۹ نولم ۱۹۱ نولم ۱۹ نولم ۱۹

ان الاثنان اكثر من الواحد والثاني ان الكذب قبيح بمنى ان م يستحق من الله تعالى لوماً عليه لم يشك ان لا يتوقف في الاول ويتوقف في الشاني ومن حكم بان الامرين سيان بالنسبة الى عقله ١٤٠٧ خرج عن قضايا العقول وعائد عناد الفضول' اولم يتقرر عنده ان الله تمالى لا يتضرر بكذب ولا ينتفع بصدق فان القولين في حكم التكليف على وتيرة واحدة ولم أيكنه ان يرجح احدهما على الثاني

والدي بوضد ان الصدق والكذب على حقيقة ذاتية لا تتحقق ذاتهما الا بإن كان تلك الحقيقة مثلا كما يقال ان الصدق اخباد عن اسرعل ما هو به والكذب اخباد عن امرعلى خلاف ما هو به والكذب اخباد عن امرعلى خلاف ما هو به وغن والقبيح اذا في صفاتهما الذاتية ترف التحقق ولم يخطر بباله كونه التي تحققت حقيقتهما ولا المحتها في الوهم بالبديهة مما الذاتية كالدلالة على نبي هرب من ظالم ومن الاخبار الصادقية ما يلام عليها في الدلالة على نبي هرب من ظالم ومن الاخبار التي هي كاذبة ما من غلدلالة عليها مثل الكذب قبيما في الدلالة عليه ولا ازمه في الوجود فلا يجوز في حد الكذب ولا الذاتية التي تلزم النفس وجوداً وعدماً عندهم ولا يجوز ان يمد من الصفات الذاتية التي تلزم النفس وجوداً وعدماً عندهم ولا يجوز ان يمد من الصفات الذاتية التي تلزم النفس وجوداً وعدماً عندهم ولا يجوز ان يمد من الصفات التابية للحدوث فلا يبقل بالمديمة ولا

۱۶۷ ما ب ن زكيف ( دلم يفرد ) - ۲ ما ب ن لم - ۲۰ ش المحقق - ٢٠ الزما - ٢٠ ب ن التي هي مادقة - ٢١ ن ولازمه -

١٠ والنجدة مستحسنات فعلية واضدادها مستقبطت علمية وكال حال ١٥١ . ا محمود ومطلوب والجهل لجنسه ونوعه شر مذموم غير مطلوب وكل وجه ومن وجه ُ ولا يشك العاقب في ان العلم يجنسه ونوعه خير ما هو مطلوب المقل فهو مستحسن عند العقلاء وكل ما هو مهروب مظلوب المقل لذاته والشر المطلق مرفوض المقل لذاته والمعتزج فمن العقل فهو مستقبح عند الجمهور والفطرة السليمة داعية الى تحصيل بتمهيد ما تقرر في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيسة ال الاخلاق الحميدة والخصال الرشيدة من العف ق والجود والشجاعة الوجودعلى خير مطلق وشر مطلق وخير وشر ممتزجين فالخير المطلق المستحسن ورفض المستقبح سوى حمله عليه شارع او لم يجمله ثم الانسان ان تستكمل النفس قوتي العلم الحق والعمل الخير تشبيمًا بالاله تمالى والروحانيات العلوية بجسب الطاقة والشرائع انما ترد وزارن افدر سفرعلي المعتولة حجسة وتقريرًا قالوا قسد اشتمل

صادفنا العقلا. يستحسنون انقاذ النرقي وتخليص الملكي ويستقبحون

يقسمان الصدق والكذب ثم ينكر احدهما على صاحبه قوله انكار • الشرع يتنازعان في مسئلة تنازع النفي والاثبات فسلا شك انعما الانكار قولا ال الخاصمة فعلا وينسب كل واحد منها صاحبه عليه التسليم فلو كان الحسن والقبيح مرفوضاً من كل جهة لارتفع استقباح ويقرر كلامه تقرير استحسان حتى يفضي الامر بينهما من واومنع من هذا كله انا نفرض الكلام في عاقل ين' قبل ودود

التنازع وامتنع الإقرار والإنكار وفوكم مثل هذا في العادة "جائز جاز" ولكنه في حكم

وجوب المتكليف فلا يجب على الله تعالى شيء تكليفاً ولكن مجب المكمة الالهيسة وما حسن في الحكمة وجب وجوب الحكمة لاه. له من حيث الحكمة تقريرًا او تدبيرًا كمل ختلفين في مسئلة بالنفي والاثبات وما حسن في العقل حسن في فلنا ليس ذَلكُ مجرد العادة بل هو العقسل الصريع القاضي على

.63 فالوالو رفعنا الحسن والقبح من الافمال الانسائية ورددناهما الى الاقوال الشرعية بطلت المعاني العقلية التي نستنبطها من الاصول

اورف - ای ن زوشرع انتازع - ۱۷ ن علیة
 ۱۵ ن العالم - ۱۲ ب وبالروحانیات - ۱۳ ب ن بتوریر ما تمید - ۱۵ ب ن بتوریر ما تمید - ۱۵ ع) التيوما - 0) بان المزوية -٠٥٠ () ف الافعال - ٣) ب ف عليه - ٣) ا ورود - ٤) ف ووجه -

<sup>)</sup> らまは、一いらら、一、ハンノー(一 v) しまけ 一いう。 الفاقلين - م) الماقتسان - م) ب ف - - ا

الابدية مخصوصتان بعها مقصورتان عليهما والافعال ممينات أو مانمات بالمرض لا بالذات وتختلف بالنسبة الى شخص وشخص وزمان وزمان م زادة المسابد على المعوسة بإن قالوا كما كانت الموجودات في العالم السفلي مرتبة على تأثير الكواكب والروحانيات التي هي مديرات للكواكب ويو التعالاتها نظر غيس وسمد وجب أن يكون في ازها" حسن وقبح في الخلق والانحلاق والعقول الانسانية متساوية في النوع فوجب أن يدركها كل عقل سليم وطبع قويم ولا تتوقع مي مو مثل ذلك العاقل في النوع ما يقذا إلا من يعرفنا المشال وقبحها وخيرها وشرها وضها وضرها وكما كنا أي الستخرج بالعقول من طبايع الإشياء مناهما ومضارها كذلك نستبط " مهو من افعال نوع الانسان حسبها وقبح منها بحسب الطاقة فلا نحتاج الى من يعرفنا بحسب الاستطاعة ونجتنب ما " قبح منها بحسب الطاقة فلا نحتاج الى وأناع متحركم على عقولنا عا" يهتدى ولا يعتدي أينشر يهذوننا وأنان أعلنم إذا كناسرون فهذه مقالة القوم وألم شرح ذكرناه في كتابنا الموسوم بالملل والنحل وزادت التاحية على العبائد بإن قالت نوع الانسان لما كان

كانت قاصرة عن اكتساب المعتولات باسرها عاجزة عن الاهتدا، الم المصالح الكلية الشاملة لنوع الانسان وجب من حيث المكمة الى المصالح الكلية الشاملة لنوع الانسان وجب من حيث المكمة ان يكون بين الناس شرع يفرضه شارع مجملهم على الايمان بالنيب لمم بين خصلتي العلم والعمل على مقتضى المقل وحملهم على الايان بالتوجه والمدامة لياليا المسام ثم ذلك الشارع بجب ان يكون من بينهم الى الحديد المحتاب المام على انها من عند رب واجعا عليهم بمقله الزئن ورأيه المتين ولفظه المبين وحدسه النافذ وبصره الناقد وخاقه ويكلمهم على مقادير عقولهم ويكلفهم بحسب طاقتهم ووسمهم كما المسن ورد في الكتاب أذع ألى سبيل ربيك بأليكية والمووغاة ويكنية والمووغاة ويكاولهم بألي يم أليكية والمووغاة والمسن المعتمدة وجاولهم بألي يعتمد المتتبة وجاولهم بالمتباد حيث المدن المعتمدة الموادهم في الاحداد في المدن المعتمدة الموادهم في المدن المعتمدة الموادهم في المدن المعتمدة المدن المعتمدة الموادهم في المدن المعتمدة والمدن المعتمدة الموادهم في المدن المعتمدة المعتمدة والمعتمدة المعتمدة المعتم

الصفات الذاتية للافعال وكان من حقهم تقرير ذلك في العلم والجمل مع اذ الافعال تختلف بالاشيخاص والازمان وسائر الاضافات وليست همي على صفات نفسية لازمة لها لا تفارقها البتة وافطان الاشرير حيث رفعتهما عن العلم الذي ليس في نوعه تخيم وعن الجمل السنادة والشقاوة

واما استحسان العقالا، انقاذ الغرق، واستقباحهم للعدوان فلطلب ثنا، يتوقع مبنا على ذلك الفعل وذم على الفعل الثاني ومثل هذا قد سلمناه ولكنا فرضنا القول في حكم الشعل الثاني ومثل هذا قد سلمناه ولكنا فرضنا القول في حكم الشكليف "هل يستحق والمذهوات والمذهوات والماليات واحتان بالنفي والاثبات في امر معقول قبل ورود على وألما المتنازعان بالنفي والاثبات في امر معقول قبل ورود على ذلك الفعل وذلك غيب عنا فم يعرف أنه يرض عن احدهما ويثبه على فعله ولم يخبر عنه أثان المالام من فعله ولم يخبر على فعله ولم المناق وسخطه فعل ولا اخبر عن محكومه ومعاومه من الافعال تقبح منا ولا تقبح منا ولا تقبح منا ولا تقبح منا الافعال تقبح منا ولا تقبح منه كايلام البري واهلاك فان نفس والنسل الى غير ذلك وعليه يخرج انقاذ الغرق والهلك فان نفس

١١ طرني - ١٠ ف ينارف - ٢٠ ف والمدوع - ١٠ والمدم - ١٠ الدرقا - ١٠ ب ز والملكي - ١١٠ ب ف زانه
 ١١٠ م ١١ المرق - ١١٠ ب ف زانه - ١١٠ ب ف لغرى -

موصوفاً بنوع اختيار في افعاله مغصوصاً بنطق وعقل في علوم موصوفاً بنوع اختيار في افعاله مغصوصاً بنطق وعقل في علوم واحواله ارتفع عن الدرجة الحيوانية استسخاراً لها فان كات اعماله على مناهج الدرجة الحيوانية المتفضت " الما الملكية " او الى النبوة وان كانت على مناهج الدرجة الحيوانية انخفضت" الى الملكية " والى النبوة الى اسفل وهو ابدا في احد امرين اما فعل الجزاء او جزاء على فعل كما محسن افعاله جزاء على حسن افعال مجتاج " في افعاله واحواله الى محسن افعاله جزاء على حسن افعال " غيره وقبح افعاله كذاك وربما يصير حسنها وقبحها صوراً" حيوانية وربما يصير الحسن والقبح في الحيوانية" افعالاً المنابية وليس بعد هذا العالم عالم جزا يحكم فيه ١٠٠ ويجاسب ويغاب ويعاقب "

وزارن البراهم على التاسخة بان قالوا نحن لا نحتاج الى شريعة وشادع احدًلا فان ما يأمر به الذي لا بخلو اما ان يكون معقوكا او لا يكون معقوكا فان كان معقوكا فقسد استخى بالعقل عن النبي وان لم يكن معقوكا لم يكن مقبوكا المبيزة المارضة غير المباب اهل الحق عن مقارك فرفة فناموا المعتزة المارضة غير صحيحة فان ما ذكرناه من الفرق بين العلم بان الاثنين اكثر من الواحد والحكم بان الكذب قبيح ظاهر لا مراء فيه وما ذكر تموه

احدهما من الثاني ليس استقباحاً يتنازع فيه وقولهم 'ما يحسن من العقل يحسن من حيث الحكمة فيجب على'' الله حكمة لا تكليفا'

قنا ما المدن بقولكم عب على "الله تعالى من حيث الملكمة وما معنى الملكم والملكمة فان عندنا وقوع الفعل على حسب العلم حكمة سوا . كان فيه مصلحة وغرض او لم يكن بل لا" مامل للسبدع الاول على ما ' يفعله فلو "كان فالحامل فوقه والمداعي اعلى منه بل فعلمه مهوية يحصل منها "نظام الموجودات باسرهما من غير ان يكون له حامل من خارج وغرض وداع من الغير والحكيم من فعل واما النير اذا فعل فعلة مستحسناً عنده من غير اذن المالك فليس بالمحكمة وجوب المجازاة على ذلك الفعل خصوصاً والمالك لم يتنفع بذلك المستحسن ولا اكتسب ذينة وجمالا والمالك لم فينو بأ يغمل على وتيرة واحدة

وفي أمر بقال اذا ً لم يرجع الى المالك نفع ولا ضرر فربما يرجع
الى الفاعل فيمارض بإن يقال ذلك الفعل في الحال مشقة وكلفة مع
جواز ان يخطئ فيماقب في ثاني الحال حساب وكتاب مع جواز ان
يثاب على الصواب فماي عقل يخاطر هذه المخاطرة ويقتحم همذا

١٠) اب ما پحسن في المقل پحسن فى الملكمة فيجب على الله مكمة لا تكليفا – ١١) ف
 ش – ١٩) ف بالا
 ٧٥٤ ا) ب ف شي – ١٩) ف وإن – ١٩) ا من – ١٩) ف ز غير –
 ١٠) ب المجادلة – ١٩) ف كسب – ١٧) ب ف أن –

الاغراق والاهلاك يجسن منسه تمالى ولا يقبح وذلك منسا قبيح والانقاذ ان كان حسنا" فالاغراق يجب ان يكون قبيحاً فان قسدر في ضمن اهلا كه سراً لم نطلع عليه او غرض لم نوصله اليه الا بمه فليقدر في اهلا كنا كذلك والفعل من حيث الصفات النفسية واحد • فلم قبح من فاعل وحسن من فاعل

• واما ما قدروه من تنازع المتنازعين في مسئلة عقلية فذلك واما لا من حسدات العقول من حيث ان احدهما علم والثاني جهل لا من حيث ان احدهما مكتسب له مستوجب على كسبه جهل لا من حيث ان احدهما مكتسب له مستوجب على كسبه وأباً على الله تعبالى لانهما وإن اقتسما صدقاً وكذباً وعلماً وجهلاً لم يستوجبا بشروعهما في النظر ومخاصمتهما على تجاذب الكلام على والتلم عمود الميروع جايزاً او عرماً بل يتمارض الامر بين الجواز والعلم عمود لنفسه وجنسه والطريق المحمود عمود ووجه والعلم عمود لنفسه وبيسة والطريق المحمود عمود ووجه خاطرة وربا يخطي وربا يصيب وان اخطأً فربما يحصل له الجهل منموم لجنسه ونفسه فن هذا الوجه اوجب العقل التوقف ومن ذلك الوجه اوجب الشرع وما يستقبح

ع) ب ن زنخلیص - ه) ن هــنه - ه) ن شر - ه) ن عوض 103 ، ب ن العل - ۱۰ الكلام - ۱۰ اـ م) اعتهاما ذا نو - ه) اـ م ۱۰ ب ز مخاطره - ۷ ب ن همل - ۸ ف التوقیف - قبول العلم وادابه أوهدايت الى معرفت التي هي اسني جوايزه وجايه وآن تمذوا زمنة آلله لا تخصوها الا ابتدا الانمام واجب ألماء فدلا أذا قابل نمية بشكر يسير كان الثواب واجباً عليه فده فيد مقصرا في ادا، شكر ما انم عليه فكيف يستحق قط لانه يبد مقصرا في ادا، شكر ما انم عليه فكيف يستحق قط الحوبه ألم يأن سلم تسليم جدل انه يستحسن من حيث العادة الشكر على النم فتخالك يستحسن من حيث العادة ان يتقابل العوضان ويبائل الامران قدرا وزمانا ولا يتصود ان يقع التقابل والتائل بين اكثر كثير النم وبين اقل قليها ولا يبت له متيالة تي وجود الالحلة أو خطرة او لفظة كما يقتضى العقب الجاب شي، في مقابلة مود والالاتفاق لم يعتبر القدر فيجب ان لا يعتبر الاصل قان كنا أحديد الوجوب من المقل ونعتبر المقل بالعادة فهذا هو قضية استفيد الوجوب من المقل ونعتبر المقل بالعادة فهذا هو قضية

واما الوجوب على العبد والاستحقاق لله تعالى فليس من قضاياً

باجزل المواهب وافضل العطايا من جسن الصورة وكمال الخلقة

وقوام البنية واعداد الالة واقام الاداة وتعديل أأقناة نعم وما متعه

به من ارواح الحيوة وفضله به من" حياة الارواح وماكرمه به من

۱۱) ن وآدایه – ۱۱۰ سورة ۱۳۰۸ – ۱۱۰ ب ف کان واجباً – ۱۰۰ ب ف علا – ۱۱۰ ف مقلا – ۱۱۰ ف مقلا – ۱۱۰ ف مقلا – ۱۱۰ ف معرب – ۱۱۰ نیسن ف – ۱۱۰ ب و ۱۳۰۹ – ۱۱۰ از والتاوش – ۱۲۰ ف وکزا – ۱۱۰ استقل بالوجوب ز به – ۱۱۰ ستقل با دولیا به ب ف کلا – ۱۱۰۰۰۰ ف فه – بالمقل وتیون ب نستی – ۱۱۰ ب ف خله – ۱۰۰۰۰۰ ف فه –

الاقتحام وان رجموا الى عادات الناس في شكر المنم والناء على المحسن والتميد للالك والعباد للملوك انها من مستحسنات المقول وافي ألحكم به ضرورة بل العادات متمارضة وللشكر وليلا عقليًا المدي ميان في حق من لا ينتفع بشكر ولا يتضرد بكفر والسكر والكفر المادات متمارضة والشكر والكفر الماي بن على النمية لا يستوجب بسبب شكر النمية ولهذا نقول من أنفق يجيع عمره في شكر سلامة عفو واحد كان يمد مقصرا فاذا نول وكيف يستحق على المذتمالي إلى تميد و كيف يكون يمد موفرًا وأن في مقابلة النمم السابغة قليل في كثير ولا يستوجب بسببها ثواب في مقابلة النمم الموابية قليل في كثير ولا يستوجب بسببها ثواب في مقابلة النمم الامتحقاق المبد غير مستحيل حله فائه ما من وقت والاستحقاق الاطلاق على الاحتجاب المبدئ بيد مقول على الاطلاق من الاحتجاب المبدئ الموابدة المبدئ المبدئ

• اعلى صفة غير كونه عالماً قادراً فليعرف من ذلك ان من نفى الامر . انعي ُ اذلم يبعث بعد نبياً فيخلق لاجله كلاماً" في شجرة فيسمعه ولو ُ خلق لنفسه كلاماً فهو مسموع كل الحسدٌ ولا له في ذاته كلام • للامراكما هو فاعل الخلق والعقبل انما يعرفه على هذه الصفة يمكن ان يستدل عليه كساير صفات ذاته بل امره ونهيه من صفات مدلول امره ونهيه اذا خلق في شجرة افعل لا تفعل لاً بيدل ذلك في افعال العباد من حسن " او قبح ويودي ذل ك الى نفي الاحكام فكيف يعرفه على صفة يريد منه طاعة يستحق عليها ثواباً ولا يريد منه معصية يستحق عليها عقاباً ولا طاعة ولا معصية اذلا امر ولا الأزلي لم يكنه اثبات التكليف على العبد ولا المكنه اثبات حكم وجوباً على نفسه بالمعرفة وعلى قالبه بالطاعة ام كيف يعرفنا وجوباً فغاية العقل ان يعرفه على صفة يستحيل عليه الاتصاف بالأمر والنهي الشرعية المستندة الى قول من ثبت صدقه " بالمجزة فضالا عن على الفاطر الباري تعالى بالثواب والعقاب خصوصاً على اصل المعتزلة فان التكليف والامر والايجاب ''من الله تمالي'' مجاز في المقل اذ لا يرجع الى ذاته صفة يكون بها آمرًا مكلفاً بل هو عالم قادر فاعل ٢٠١ ويستحيل أن يعرفه أنه يقتضي ويطلب منه شيئا ويامر وينهي بشي فعله بشرط ان لا يدل امره أ المفعول المصنوع على صفة في ذاته فهو"

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 25

المقل والعادة ايضاً" فانه اذا" لم يتضرر بمصية" ولا ينتفع بطاعة ولم تتوقف قدرته في الايجاد على فعل واحد وحال " يصدر من الغير فيستمين "به بل كما انعم ابتدا، قدر على الانعام دواماً كيف يوجب على العبد عبادة شاقة في الحال لارتقاب ثواب في ثاني الحال اليس لو ١٠٠٠ دمي اليه زمام الاختيار حتى يفعل ما يشا، جرياً على نسق "طبيعت» المايلة" الى لذيذ الشهوات ثم اجزل في العطاء "من غير حساب كان

ذلك اروح للعبد وما كان قبيحاً عند العقلا.

م قول من داس مواجب العقول في اصل التكليف متمارضة الإصول فانا نطال المفايد وجمه الحسن في اصل التكليف متمارضة والإيجاب عقلا او شرعا وقد علم ان لا يرجع الى المكلف خير وشر والايجاب عقلا او شرعا وقد علم ان لا يرجع الى المكلف خير وشر ونفع وضر وزين وشين وحمد وذم وجال ونكال وان كانت ترجع عليم من غير سبق المتكليف فتمارض الامران احدهما ان يكلفهم وينهاهم حي يطاع ويعمى ثم يثيب ويماقب على فعلهم ما بياسية ولا يثيب أبر ونهي اذلا يتزين منهم بطاعة ولا يتشين والنافي ان لا يكلفهم أبار ونمي إذلا يتزين منهم بطاعة ولا يتشين بل منهم دواماً كما انعم ابتداء اليس المقل الصريح يتحير في هذين بل التمارضين ولا يعتدي الى اختياد احدها حقًا وقطمًا فكيف يعرفنا

يستحسن ما يستقبحه صاحبه" بناء على انكاره وقبل ما" يتفق الدناع الذاع بينها الا بقاض يكون حكمه في الامر ورا، حكمها ١٣٠ وعقله الدجع من عقلها يتجاكّان اليه وذلك هو' الذي ينفي الحسن والقبح من حيث العادة ويثبت الحسن والقبح من حيث التكليف والما ما ذكروه من رفع المعاني المعقولة في جباري الحركات الميليفية والاحكام الشرعية فذلك لعمري مشكل في المسئلة والمواب عنه من وجهين احدها ان نقول ما من معني يستنبط اخر يساويه في الدرجة او يفضل عليه في المرتبة فيتحير العقل في الاحتياد الى ان يردشع يختار احدها اعتبارا فحيث ني على الماقل اعتباره واختياره

ونضرب لدمئلا فنقول اذا قسل انسان انسانا مميله فيموض للمقل الصريح ها همنا ارا. مختلفة كلها متمارضة احدها ان يقتل به قصاصاً ددعاً للماتي من كل مجترئ وفيه استبقا فع الانسان وتشفر الفيظ من كل قريب وفيه استطابة نفس الانسان ويسارضه معني اخر وهو انه اتلاف في مقابلة اتلاف وعدوان بازا، عدوان ولا يجيا الاول بقتل الثاني وان كان في الردع ابقاً بالتوقع والتوهم ففي ١٣٤ الاول بقتل اهلاك الشخص بناجز الحال والتحقيق وربًا يمارضه معني

۱۱) ب ن الناني - ۱۱) ن قد
 ۱۲ اب ن ز الني - ۱۱) ب ن ايربط به - ۱۱ ن متحير - ۱۱ ن السيما المرم
 ۱۲ - ۱۰ ب ن ز منها أنه يجب - ۱۱ ف تشفيا - ۱۷ ب ن استبقا النوع
 ۱۲ م) ب ن استهلاك - ۱۲ ما تشفیا - ۱۲ ب ن استبقا النوع

العقلية المتعارضة المستندة الى عادات الناس المختلفة بالاضافة والنسب و كثيرًا ما" نقول من نفى قول الله فقد نفى الفعل "فصار والنسب و كثيرًا ما" نقول من نفى قول الله فقد نفى الفعل "فصار من نفى الجبرية اعني اثبت جبرًا على الله تعالى وجبرًا على العبد من نفى "أكساب العباد فقد نفى قول الله صار من اوحش القدرية اعني قدرا على الله وقدرا على العبد والقدرية جبرية من حيث نفي والكلام والقول والامر والجبرية قدرية من حيث نفي الفعل والكسب والمامور "به فليتنبه لهذه الدقيقة

واما ما ذكروه من جواز التنازع بين مختادين في مسئلة عقلية والكلاد احدها على صاحبه واستقباح مذهبه مسلم ولكن النزاع في امر وراء و هو انه هل يجب على المتنادعين الشروع في تلك المدول أو امر وراء و هو انه هل يجب على المتنادعين الشروع في تلك المدول به ثواباً لابيد فا دليكم على نفس المتنازع وقد عوم الامر فيه غيب والاذن فيه من المالك غير موجود وفي التصرف خطر ومن الملوم خطر الملاك وربما يصير ملوماً من جهة مالكه ان كان عبدا او منرماً من جهة صاحب المال ان كان شريكاً غم الاستقباح والاستحسان والانكاد" والاقرار متعارضان عند الخصمين فان كل واحد منها

المركات بالنسبة الى الاوقات تحريًا وتمليلا اليس الحكم في نكاح الاخت للاب والام في شرع الينا ادم عليه السلم بجلاف الحكم في الاخت للاب والام في شرع الينا ادم عليه السلم بجلاف الحكم في الجمع مين الاختين المتباعدين في شرع نبينا محمد صلى الله عليه وسلم كيف حل ذلك على اتجاد اللحمة وحرم همذا على تباعد اللحمة ومن فريا نتجوز فنضيف الحرام والحلال الى الاعيان فنقول الحمره وهذا نجس العين وهذا نجس ببارض وكل ذلك يجوز في العبارة والاعوال فهي كلها احكام شرعية زلت منزلة صفات عقلية واضيفت الى الاعيان والافعال اضافة حكمية والحسن والقيح في الصدق الدين كالملال والحرام في الزيا والنكاح وكالجواز والحظر في موالكلب كالحلال والحرام في الزيا والنكاح وكالجواز والحظر في المسابق الم

وقد ممك الوساة العراسان بطريق لا باس به فقال صحة كون الضدين مرادًا على البدل يوجب التوقف مثاله من خاف التلف من شيئين على البدل ولم يكن له دئيل يدل على احدهما بالتميين يوجب ٢٣٦ ٥٠٠ التوقف في الامرين

وفال ابطا المقل يقضي بان من له الايجـــاب والايجاب حقـــه فصاحب الحق له ان يطلب وله ان لا يطلب سيا اذا كان مستخنـــاً عن الطالبة به وعن تحصيله لـــه وقبل الرسالة لا سبيل الى معرفــة مطالبته للعبد بحقه فانه ربما يطالب وربما يتفضل بالاسقاط فيتوقف ١٠٠٠ - ١١ ب ف المركات بانسب - ١١ المكمة ف اللجمة - ١٨ ف اللمة - ١٩٠١ فعن - ١٠٠٠ ب ذ والولي
 ١٢٤ ١٠ ب ف يطالب - ١٢ ف يقطل -

 رافرآب النافي ان نقول أو كان الحمسن والقبح والحلال والحرام والوجوب والندب والاباحة والحظر والكر الهة" والطهارة والنجاسة 10 والوجوب والندب والاباحة والحظر والكر الهة" والطهارة والنجاسة 10 داجهة الى صفات نفسية للاعيان او الافعال لما تصور ان يرد الشرع بتحمين شيء وآخر بتقبيحه ولما تصور نسخ الشرايع حتى يتبدل حظر باباحة" وحرام بحبلال فيمير بوجوب ولما كان اختلفت

٣) ن اذ ترامي – ٣) ب ن اخر – ٤) ن ز او من – ٥) ب ن أو – ٩) ب ن زد من – ٩) ب ن ألفل – ٩) ب ن البيل – ٩) ب ن البيل – ٩) ن البيل – ٩) ن البيل – ٩١) ب ن

الكراميه يكن ان سيمان دسه ۱۳۵۰ - ۲۰ ف تشيع – ۳۰ ب باباحة – ۲۰ ف يمال – جزا، و كفا، وقط لا يكافى نعم الله التي لا تحصى بالشكر فائه ان اوقع شكره في مقابلة نعمه على انه يكافيه ليلا يكون تحت منه أهو كفران محض وان كان على انه ينفعه كما انتفع به فيو كفران محي فلا المنعة تقبل المقابلة ولا المعاوضة ولا المنعم يقب لى النفع مريح فلا النعمة تقبل المقابلة ولا المعاوضة ولا المنعم يقب لى النفع على رضى المشكور واذنه فاذا لم يعرف رضاه واذنه الا بالسمع فلا يوسى الشكر الا بالسرع ولكن لما تربي الانسان على مناهيم الشرع وراى اهل الدين يستحسنون الشكر وقرأ ايات تحسين الشكر غين ان مجرد العقل يقضى بذلك

اما الجواب عن مقالاً الفهوسة قولهم إن الوجود قبد إشتمل على ١٢٥
 خير محض وشر عض وخبير وشر ممتزجين فهو كلام من لم يتحقق المخير والشر ما هو قا المعنى بالخير اولا فبان المخير يطلق على كل معدوم وعلى هذا الشرا يطلق على كل معدوم وعلى هذا المستمر قولكم الوجود يشتمل على خير مطلق فكانكم قاتم اشتمل عبر مطلق فان الشر المطلق هو المعدوم والوجود كيف يشتمل على العدم فلم يصح التقسيم راساً على اتا أما فرضنا المسئلة في الحركات التي ورد عليها التكليف فان الخير والشر فيها هو المقصود بالحسن والقبح وقد ساعدةونا على ان حكمها في الافعال غير معلوم بالضرورة

المقل في ذلك وهذا كله من قبيل تمارض الادلة في المقسل لكن الحصم يعتذر عن هذا ويقول احد الطريقين أمن على الحقيقة والثاني مخوف والاخذ بالامن اولى فانه ان اخذ بإنه ربا يطالبه بحقه فاذا اراً حقه امن من الماقبة وان اخذ بإنه ربا يتفضل خاف لانه ربا لا يتفضل فاغا يستقيم ان لو كان التمارض مساوي الطرفين من و

كم وجه فيتوقف العقل ضرورة وقال الرحاذ الشكر يتمب الشاكر ولا ينتفع' المشكور فلا

قايدة في فعله لاستوا فعله وتركه فال الخيم الشكر ينفع الشاكر ولا يضر المشكور فوجب

فعله لترجيح أنفعه على ضره قال الوساذ ربما يضر الشاكر لانه أقابل كثير نعم الله تعسالى ١٧٠٩ بقليسل شكره ولا شك ان من انعم عسلى انسان بكثير من النعم خطيره وحقيره أفاخذ الحقير يشكر عليه عد من السفه ووجب اللوم عليه وضرب له حديث الرغيف المعروف

قال افرصم ليس الشاكر من يقتصر على بعض النم او على « الحقير منها بل الشاكر من يستوعب بشكره جميع النم ثم دبما يخص بعضها بالذكر تنبيها على الباقي فال الوكاز التعرض لمقابلة النمم بالشكر كفر فانه راى المقابلة ۳) ب قبل - ۲، ب ف ف - ۱۰ ب ف زالومغ - ۲، ب ف بالمقیعة - ۱۸ ب ب ف بالمقیعة - ۱۸ ب ف بیغم - ۱۹ ب فرجع ف الدرجع - ۱۳ ب فرخد - ۱۸ فرخ

- 444 -

٥٠ الممارف الا بالمقل ولا تجب المسارف الا بالسمع فلزمكم من حكم ٠٠ فطرة وبديعة ثم يرد اليها الثواني والثوالث نظرا وتفكرا حتى • لجانب الوجود على المدم في المكنات هو واجب الوجود بذات ٨ تأثيرات الكواكب في الاجسام السفلية كل المنازعة وانسلم لكم قاعدتكم هذه ما اثبتنا وهو لازم ضرورة ذلك تسليم المساهلة فالسمد والنجس لم يؤثرُ الا في الحسن والقبح الفعل وكا ان المكن بذات لا يترجع احد طرفي امكائ على والمخرج من القوة الى الفعل هو العقبل الفعال فقيد اعترفتم بان لا 80، للجزاء الاأهمو بتوسطأ المقل الاول الفسال والعقول الجزية بمكم يخرج الى الفعل وهمــذا على طريق الجواز والامكان لاعلى طريق اذليس لكل واحد من فوع الانسان استبداد الاستمداد منه من الثاني الا بمرجح كذلك ما هو بالقوة فلا يخرج من القوة الى الفعل مناسبتها المقل الاول ربما تشتمل منها صور المعارف فيمرف الاوايل الا بمخرج وكما ان المرجح على الحقيقة ما انتفى عنه وجوه الامكان خالق الا الله ولا هادي الى المارف ولا موجب للتكاليف المستدعية الوجوب والضرورة لكن لايعرف انجابه وتكليفءعلى العموم كل وجه بل واحد بعد واحد فذلك هو الني عنسدنا فلا تعرف كذلك المخرج على الحقيقة مسا انتفى عنسه وجوه القوة كالمرجح واما الجواب عن مقالهُ الصالبُهُ نقول النَّم منازعون في اثبات

اسا ف دكان - الرجع - ما ف بالرجع - مان الوجوه 一ついていかー・リー ٧٠٠٠ التكليف - ٢٠٠٠ ف يتوسط - ٣٠ ب ف الجزوبة لحكم

ضدّه هل يستوجب عقماباً ام لا لان التنازع انما وقع من حيث " فبقي قولكم العلم من حيث هو عسلم محمود وكل محمود مطلوب لذاته والجهل بالمكس من ذلك فهو مسلم ولكن الطالب اذا حصل له المطلوب فهل يستوجب ٌ على الله ثوابًا ام لا وان لم يحصل بل حصل التكليف لا من حيث ذات الشيء وصورته ولا العقل يهتدى اليه بالنظر لان ذلك يختلف بالإضافات والازمان قابوا معني الجزاء عندنا ترتب سعادة وشقاوة ابدية على نفس

٢٣٩ عالمة او جاهلة كترتب صحة وسلامة في البدن على شرب دوا، وذلك

حاصل له بالضرورة وكترتب مرض والم في البسدن على شرب سم

وذلك حاصل له بالضرورة ايضاً

التحصيل وتمارض الامر عند المقل يوقف العاقل لئلا يقع في طريق • . يفضى به الى الجهالة الموجبة للشقاوة فان التوقف اولى من اقتحام وخروجهما من القوة الى الفعل 'يحتاج الى معاناة امور شديدة ومقاساة الخطرَ في المهالك وايضًا فأن عندكم مخرج العقل من القوة الى الفعر عجب ان يكون عقلا بالفعل فان العقل بالفوة لا يخرج العقل بالقوة فانه بمد محتاج الى مخرج وايس هذا' بذاته يخرج ذاته من القوة الى احوالُ عسيرة من تحصيل المقدمات والوقوف على كيفية تاديهــ بالطلب او المطلوب ولم تكن الفطرة الانسانية بجودها كافية في في اذا كان سمادة النفس مترتبة على حصول قوى العلم والعمل

川川一 かりり 一・シナシシャー いうも المدم - اي ف والميل - اي ف زيد ١٩٢٩ ا) ف ز واخراجهما من القوة الى القمل -- ١٠ ب امور -- ١٠ ف

و اما الجو اب مي مقالة التاحيدة فطريق الردّ عليهم إن نبطل مذهبهم ۲۷۶ في اصل التناسخ وانكار البعث في الاخرة فنقول اثبتم جزاء على كل فعل فيل تنتجي الافعال عندكم إلى جزاء محض وهل تبتدي ان لم يكن فعل الاجزاء ولا جزاء الاعلى فعل فالم يكن فعل وجزاء اصلا فانه يتوقف كون الجزاء جزاء على سبق فعل ويتوقف كون الفعل فعالا على سبق جزاء فيكون كل واحد منهما متوقفا على صاحبه فيكون حكمه حكم توقف المعاول على العلة وقوقف العلة ما على المعاول وذلك محال فلا بدأ من ابتداء بفعل اوفي ليس بجزاء

والانتهاء الى جزاء اخر أليس بفعل وذلك تسليم المسئلة ثم تقول ما الدرجة العليا في الحمير وما الدرجة السفلى في الشر عندكم قالوا الدرجة العليا في الخير هي الملكية " والنبوة والدرجة "

في رسم لوقتل نبي حية فاثوابه ولا درجة في الثواب فوق
النبوة ولوقتل جني " نبياً فاعقاب هولا درجة في العقاب تحت
الجنية فيجب ان يعرى " اشرف الطاعات عن الثواب واكبر
الكباز عن العقاب

ع) فرزان شا الله ۱۳ عال فوجه - ع) بفرزامل - سا بف ـ - عا فرزوغلا ۱۳ عن جزاعل فطل - ۱۰ الله اغرية - ۱۹ فرز ابدا - ۷ ب ولم يكن -۱۸ ب فرادًا - ۱۹ ب ف الابتداءن - ۱۰ ف ـ - ۱۱ اللايكة -۱۸ ف الدرجة - ۱۲ ف - ۱۲ فرعل مذهبكم

من حيث الحلقة وذلك غير متنازع فيه وانما النزاغ بينناأ في الحسن والقبح من حيث الامر ولا شك ان الله تعالى حكم ٌ في افعال العباد ١٧٩ بافعل ولا تفعل وعلى ذلك الحكم جزى ُ في الدار الاخرة

فنقول ذلك الحكم غير معلوم ضرورة ولا استدلالا من حيث الدقل فوجب التوقف الى ان يرد به سعم وما قالوه من نفي النبوة •
في الصورة البشرية فتقرر الحبة عايمه في اثبات النبوات واما المنافع والمضار في الاشياء وكونها معلومة بالعقل فغير مسلم على الاطلاق فان طريقتها أعند القوم وعند الطبيمين والاطباء هو التجربة وقن طريقها بالنسبة الى مزاج ومزاج وهواء وهواء وتربة وتربة وتوبة من الطبايع والمؤيات الاشياء واحد باعتبار واحد وايضاً فان المخواس التيمية وألمي من غيرة عدد يتركب من اعداد الاشياء وربا تحصل المار كثيرة من عبود عدد يتركب من اعداد الاشياء وربا تحصل المار كثيرة من عبود عدد يتركب من عناصره الاشيات فلا بد اذا من اثبات شخص له اطلاع على المكيفيات خصوصة ودبا تحصل على الماهيات غير المباحث عن الكيفيات خصوصة والمطلع على الماهيات غير الماحث كمورة واحدة والكبيات فلا بد اذا من اثبات شخص له اطلاع على الكواكب خيميان ما وراء الكواكب حتى يكون الكل عنده كمورة واحدة فقرر للخاصية منافع الاهياء ومضارها من جهة المؤواس ويحمل فتقرر للخاصية منافع الاهياء ومضارها من جهة المؤواس ويحمل

١٠) ب ن ز واقع ( ٧٠) ب ن مكا ( ٨٠) اجرى
 ١٠) ب ن طريق مرفتها ( ٣٠) ن المال ( ٣٠) المالية ومنافع .

### القاعلة الثامنة عشر

في ابطال امترض والعلمَّ في اقعال ائلًا تعالى وابطال القول بالصهوح والامط واللطف ومعى التوقيق الحذلان والثرح أوالحتم والطبع ومعنى النمر والشكر ومعنى الاجل والمرزق

., وفالت المنزلة الحكيم لا يفعل فعلا الا لحكمة وغرض والفعل أو" قدرت تلك العلة لمأفعة للخلق اذليس يبعثه على الفعل باعث فلا غرض له في افعاله ولا" حامل" بل علة كل شي. صنعه ولا علة لصنعه ينشفع او ينفع غيره أولما تقدس الرب تعالى عن الانتفاع تبين انه اغا والاعراض واصناف الخلق والانواع لا لملة حاملة له على الفعسل عرم إ سوا قدرت تلك العلة تأفعة له او غير نافعة اذليس يقبل النفع والضر من غير غرض سفة وعبث والحكيم من يفعل احسد امرين اما ان مزهب اهل الحق أن الله تعالى خلق العالم بما فيسه من الجواهر

النفس المستحسنة لزم أن يكون لبدن واحد نفسان وذلك محال يلايها من واهب الصور فاذا فاضت عليه الصورة قارنتها صورة النبوات والرد عليهم فياً يليق بسوالهم ان الذي ياتي به النبي معقول • ومما ييل انتامغ راسا ان كان' مزاج استعسد لقبول الصودة واما الجواب عن مفاد البراهم سيأتي على استيفاء في مسئلة اثبات

معقول الجنس وليس كل انسان يدركه في الحال فبطل التلبيس الذي . • ان يدركه العقل وليس كل مـا هو معقول الجنس مجب ان يعقله الانسان فان العلم بجواص الاشيا. وماهيات الموجودات مما هو لقول ما ياتي به النبي معقول في نفسه اي جنسه معقول ً ويمكن

ولا فائدة وغيره يتصور امرًا مم يعرض له احتياج الى وجوده فيعتال لوجوده ليم غرضه به كمن يريد يبني دارًا تصورها او لا مم مُ احتاج الوجوده ليم غرضه به كمن يريد يبني دارًا تصورها او لا مم مُ احتاج من يهب مالا او يعطي عطاء ابتدا او عقيب سوال يتصور في نفسه له رقة الجنسية فانعم عليه كان الحامل له على النوال نفع يلحقه او ٢٧٠ نور يدفعه وتعالى الخالق الاول عن ذلك ولم يكن تصوره وعلمه من التصور المسلوم حتى يكون هو الحامل بل التصور من العلم والقدور من القدرة هذا كلام القوم وهو حسن لولا تشبيهم بأمور والمقدور من الولم

فنال اهل الحمن الدليل على ان الباري تعالى غني على الاطلاق اذ لو كان محتاجاً من وجه كان من ذلك الوجه مفتقراً الى من يزيل طبعة فهو منتهي مطلب الحاجات ومن عنده نيل الطلبات ولا يبيع نعمه بالاثمان ولا يكدر عظاياه بالامتنان فلو خلق شيئاً ما لعلة معله على ذاك او لداعية تدعوه اليه او لكمال يكسبه او حد واجر يحمله لم يكن غنياً حميدا مطلقاً ولا براً جوادا مطلقاً بل كان فقيرا محتاجاً الى كسب

وامذي فرره ان كل سلاح نقدره بالعقل بالنسبة الى شخص

م) ب ن ز اذا الله ، ن والاتما الله ، واجراة ن واجرا
 ١٧٤ ، ن الماصل الله ، الله الله ، والمفدر الله ، ب نسبتهم ن تشبيهم في ذلك الله ، ن ز قام الله ، ن ز ويقني طلبته الله ، ن ن يطلب الله ... م) الله ...

يفعل لينفع غيره فلا يخلو فعل من افعاله من صلاح ثم الاصليم همل تجب رعايته قال بعضهم تجب كرعاية الصلاح وقال بعضهم لا تجب اذ الاصليح لانهاية له فلا اصليح الاوفوقه ما هو اصليم منسه ولهم كلام في اللطف وتردد في وجوب ذلك

وقر قالت القلامة واجب الوجود لا مجوز ان يفعل فملا لملة لا •
ليحمد ويتزين بالحمد والشكر ولا لينتفع او يدفع الضرو ولا لامر لا والعمل والعالي لا يريد امراً لاجل السافل بل المعمال مدرت عن المبادي الاول وهي استندت الى المقل المقال الأول وهي استندت الى المقل الفمال فابو وأنما بيدع وأنما بيو المعمار وجود أواجب الوجود الاكذلك • وغرض يدجع الى المفيد والعائدة تنقسم الى ما هو مثل المباد والمحمدة الى المال ولى ما ليس مئلا كن يبذل المال رجاء للتوان ماوضة وليس مجود أكما ان الاول معاملة وليس بانمام بل الجود • والالامام هو افادة ما ينبغي من غير عوض وغرض فالاول قد افاد المحدة او اكتساب منة الموسية على ما ينبغي من غير اذخاء الموات الجود • الجود على الموجودات كلها كا ينبغي على ما ينبغي من غير اذخاد المحدة المحدة أو ما يبنغي من غير انتخاد المحدة أو هية كان نقصاً في ذلك الموضل لا كلا في المحدة أو هية كان نقصاً في ذلك الموضل المحدة أو هية كان نقصاً في ذلك الموضل المحدة أله هية كان نقصاً في ذلك الموضل المحدة أله ما ينبغي من غير المحدات المحدا

۷) في ولا لام قداع
 م) في ولا لام قدايد
 م) في الم قدايد
 م) في الم

مكلتسبا نفعاً ومتوقعا حمداً او اجراً (عين ذلك ورد في بعض الكتب ما خلقت الخلق لاربح عليهم بل' خلقتهم ليريجوا علي واندي فرره ان الحكمة في خلق العالم ظاهرة لمن تاملها بإلىقل منصوصة لمن طلبها في السمع

 اما العفر فقد شهد بان الحكمة في خلق العالم اظهار ايات المستدل ۲۷۸ بها على وحدانيته ويتوصل بها الى معرفته فيعرف ويعبد ويستوجب به ثواب الابد

واما السمع فايات القرآن ً كثيرة منها قوله تعمالي وخَلَقَ اللهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلِنْجِزَى كُلُمُ نَفْسَ عَا كَسَبَتَ وَلَمَذَا صَار كثير .. من العقلا. الى ان اول ما يخلقه الرب تعمالي يجب ان يكون عاقم آلا مفكراً لان خلق شيءٌ من غير من ينظر فيه باعتبار ويتوسل الى معرفة الباري تعالى باستبصار عبث وسفه

قابوا وما ذكر ناه لا ينافي الغني بل هو كمال الغني عن خلقه فان كمال الغني لا يعرف الا باحتياج كل العالم اليه واحتياج العالم انجا، يعرفه العالم فيستدل به على أنفراده تعالى بغناه ولله تعالى في كل صنع من صنايعه حكمة ظاهرة وآية تدل على وحدانيت بإهرة لا تذكرها العقول السليمة ولا ينبو عنها الا الاوهام السقيمة ألى اهل الهل وهل مسلم ان الحكيم من كانت افعاله حكمة ميةنة أ

いもしまずし - ・・) もの以る
 いもいもいらいがある
 いまいもいがある
 いましまがある
 いまがある
 いまがある

٧٧٤ صلاح وفي أغيرهم من الحيوانات فساد فلو كان الصلاح اقتضى عارضه صلاح فوق ذلك او فساد مثل ذلك بالنسبة الي شخص آخر فلئن كان الصلاح يقتضي وجوده بالنسبة الى ذلك الشخص فالفساد والصلاح لاوضاع الافعال دبين حل الخير والصلاح على وضع الافعال .. يقتضي عدمه بالنسبة الى شخص اخر فالسم في اصحاب السموم صلاكماً يرتقبه ْ وخيرًا يتوقعه بل لا حامسل له وفوق بين لزوم المحير الكال الذي يستدعي وجود الشي، فإن الأول فضيلة هي كالصفة اللازمة والناني فضيلة كالعلة الحااملة وجوده فالفساد اقتضى عدمه وكما يجتلف ذل ك بالاشخياص يختلف الصلاح والفساد بالجزي والكلي ونحن لا تنكر أن افعال الله تعالى اشتملت على خير وتوجهت الى صلاح وانه كم يخلق الخلق لاجسل الفساد ولكن الكلام اغا وقع في أن الحامل له على الفمل ما كان من تكون افعاله على احكام وانقان فلا يفعل فعلًا جزافاً فان وقع •• صلاحاً ويريد خيرا ثم ان النفع ينقسم الى ما يرجع الى الفاعل ان كان خيرا فخير وان وقع شرافشر بــل لا بدوان ينحو غرضًا ويقصد محتاجاً اليه او الى غيره وان كان الفاعل غنياً غير محتاج كانقاذ الغرق كما يفرق فرقًا ضروريًّا بين الكمال السذي يلزم وجود الشيء وبين فات المعزرة قد قام الدليل على ان الرب تعالى حكيم والحكيم

١٠٠٠ ن ن بالمروى -- ١٠٠ ب ف -- ١٠٠٠ ب ف ملاح -- ١٠٠٠ برتي -- ١٠٠٠ ن ن في الفال -- ١٠٠ ن ن في الفال -- ١٠٠ ف -- ١٠٠٠ في الفول -- ١٠٠ ف -- --

وتخليص الهلكي مستحسن في العقــل ّ وربما لا′ يكون المنقـــن

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 26

والسوائم" في الفلا تغدو وتروح من غير تكليف فا السر في تخصيص بني ادم بالتكليف" ولم ينتفع به ولا يتفرر بضده قامو" لياتي المكلف با امر به" فيثيبه عليمه ويموضه عما فات عليه ويكون التذاذ المكلف بالثواب والعوض المرتبين على فعله قبر بالا العجب من حكمة ما اشرفها ومن' سر ما ادقه تعبت ممع عقولكم من شدة التعمق في استخراج المعاني فقيد عاد حكمة الله تعالى في خلق السموات والارض عيا فيها الى ان يكون التبذاذ الممكلف بغواب بياله على عمله أكثر من التذاذه بتغضل يناله من الكملف بثواب بيائه على عمله أكثر من التذاذه بتغضل يناله من الاستدلال وكان الغرض من الاستدلال وكان الغرض من الموعة وجوب العواب وكان الغرض من الثواب حصول التفرقة بين لذق المقابلة والعطية فغرض الاغراض من خلق العالم عا فيلقها في الدواب والماذات كلها مخلوق له تعالى أولا يأ ولا يقدر الخالق على ان يخلق لذة في التفضل اكثر على المكلف يا دب مغفرتك اوسع من ذقوي ورحمتك ادجى عندي من المكلف يا من لا تغفرة من لا يغوذ ال يكون المكلف يا من لا تغفرة ألمضية "المغفرة ولا تضرو المصية" اغفرني ما لا يضروك

عا، الساغية - ها، فرزعلا - ١١) ب ف سر - ما) ف وسر - ما) ف علمه - ما) ب ف لانا - عا) ب ز وجوب النواب - ها) الله - النواب - ما) الله - النواب - ما) الله - النواب - ما) ف تلقمه - الما) ب ف الذوب - ما) ف تلقمه - الما) ب ف الذوب -

واغا تكون محكمة اذا وقعت على حسب علمه واذا حصلت على حسب المعمل أكبن جزافا ولا وقعت بالاتفاق وفوكهم لا بدوان ينحو غرضًا ويريد صلاحًا فما المعنى بالتماري المسلاح ولا يشك انكم " تفسرون الغرض باجتلاب نفع وما المدى بالصلاح ولا يشك انكم " تقسرون الغرض باجتلاب نفع متقدس عن الضرد والنفع والألم واللذة ويتصالى عن أن يكون مجلا للحوادث قابلاً للاستحالة والتغيرات وان فسرقوه بنفع الغير وصلاحه فما النفع المطلق وما المطلق في خلق العالم باسره ان يده ديرياء على مده وحدائلته

قلتم يستدل " بوجود دلايله على وحدانية له مين وجب " ان يحصل " في كلم " والمحكم إذا فعل فملا لفرض معين وجب " ان يحصل " له ذلك الذرض من كل وجه ولايتخلف غرضه من وجه والا فينسب الى الجهل والعجز ومن المعلوم أن الغيرض الذي عينتموه لم يحصل أذا الى الجهل والعجز ومن المعلوم أن المقلاء وإن لم يقرر ذلك لم يحصل في الاكثر خلق المالم في الاقل " مماقاً على اختساد الغير لم يصف عن يو إلى الخلاف فلا يحصل " على الاطلاق ثم لو خلقهم ولم يكلفهم " " لا عقلا ولا سماً وفوض الامر اليهم ليفطوا ما ادادوا " يتضرر لم يتكلف ام يلحقه نقص أو يثام جلاله فعل أو ليست الطيور في الهوى

1) ف ز واطاطته – (۱) ب ف وفق – ۱۹) ب ف افعم لا – ۱۹) ف تقلدس – ۲۰ ف س – ۱۹) ب س – ۲۰ والمسلام – ۱۹ م ب ف تبدر – ۱۹ ب ف لبيدل – ۲۱ ب ب ف تبدر – ۲۰ ب ف لبيدل – ۲۱ ب ب ف تبدر – ۲۰ ب ف لبيدل – ۲۱ ب الاول من الاول عن – ۲۱ ف تبدر – ۲۰ ب غلق لام – ۱۰ ب ب ف شاوا من غير حرج –

فشيوخنا من بغداذ حكموا بإن الواجب في الحكمة لخلق المالم وخلق من يكون قابلا للتكليف ثم استصلاح طاله أبقصى ما يقدر من اكمال العقل والاقدار على النظر والفعل واظهار الايات وازاحة العلل وكل ما ينال العبد في الحال والمال من الباساء والفراء والفقر ٢٨٤ والغيى والمرض والصحة والحيوة والموت والثواب والعقاب فهو الجرجوا منها لمادوا لما نهوا عنه وصادوا الى شر من الاول وشيوخنا من البصرة صادوا الى ان ابتداء الحلق تفضل وانعام من الله تسالى من غير ايجاب عليه لكنه اذا خلق المقلاء وكلفهم وجب عليه ازاحة من علمهم من كل وجه ورعاية الصلاح والاصلح في حقهم بائم وجه وابلغ غابة قاموا والدايل على المذهبين ان الصانع حكيما والحكيم لا يفعل فعلاً يتوجه عليه سؤال ويلزم حجة بل يزيج العلل كلها فلا يكلف نفساً الا وسما ولا يتحقق الوسع الا باكما العقل والاقدار على الفعل ولا يتم الغراء الجزاء وَلِيُمْزَى كُلُّ نَشَس والفعل الناس الما البواء من الفعل الا باثبات الجزاء والجزاء جلاح والمغنى ما يمكن في كل صلاح هو الاصلح وزيادات الدواعي والصوارف والبواعث والزواجر في الشرع وتقدير الطاف بعضها خفي وبعضها جلي فافعال الله تمالي اليوم لا تخلو من صلاح واصلح ولطف وافعال الله

ان حالة - ٧٧ ف العلل .
 ۱۲ التكليف - ١٠٠ ب ف الملق حكيمًا - ١٠٠ التكليف - ١٠٠ ب ف الملق صلاح - ١٠٠ ب ف ليس -

واعطني ما لا ينفعك "حتى يكون ابتهاجي برحتك ومغفرتك الطف من التذاذي بموفق وطاعتي او لا يعد من غاية اللوم ودكاكة الهمة ان يهدي فقير هدية حقيرة الى ملك كبير سجيته "ابذل والعطايا" من غير سؤال وعرض هدية لنيل ثواب" ثم يوجب عليه العوض ويقول التذاذي بما يقابل هديتي اكثر من عطاياك التي لا تحصى انظر ه الدرجات في الهمة وامس الحاجات المالم إسره عند القوم الى اخس لارمام بيته الكديف فكيف يرتضيه الفاطر لاحكام صنعه اللطيف

فتمالى وتقدس ورما الدبات في مثل قوله تمالى وَلِنْجَزَى كُلُمْ تَفْسِ عَا كَسَبَتْ " فعي لام اللّال وصيرورة الامر وصيرورة العاقبة لا لام التعليل كم قال تمالى فَالْمَنْظَةُ آلُ فِرْعُونَ لِيْكُونَ لَهُمْ عَدُوا وَحَزَنَا وقول جَمَلَ أَنَكُمْ اللَّيْلَ لِمَنْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً وَلَنَابَتُمُوا مِن فَضَلِهُ واعلم انه كم لا تنظرت لم الى ذات الباري تمالى وصفاته لم تنطرق الى منايمه وافعاله حتى لا يلزم ان يجاب لانه كذى او لكونه كذى فلا • يقال لم وجد ولم كان العالم ولا يقال لم اوجد العالم ولم خلق العباد ولم كاف المقلاء ولم امر ونعى ولم قدر وقفى لا يُسَأَلُ عَمَا يَفْعَلُ وَهُمْ

سا كون فال المغزلة نحن على طريقين في وجوب دعاية الصلاح والأصلح

<sup>(</sup>۱۳ – ۱۰۰ اسجنه – ۱۲۵ ب ف (سلا – ۲۵) ف نوال (۲۸ سا ۲۸ سجنه – ۲۸) ب فرفرورة – ۲۸ ۲۰ ۲۰ سا ۲۸ سا ۲۸ سا

ومنها أن ألقربات من النوافل صلاح فليجب وجوب الفرايض • ومنها القضاء بإن خلود أهل النار في النار بجب أن يكون صلاحاً هم وقولهم بإنهم كو ردوا لهادوا لما نيوا عنه لا يغني فأن الله تعالى لو اماتهم أو سلب عقولهم وقطع عقبابهم كان أصلح لهم ولو غفر لهم ورحمهم واخرجهم من النبار أذ لم يتضرر بكفرهم وعصيانهم كان رمزها ان كل ما فعله الرب تعالى من الصلاح لو كان حيماً عليه الستوجب بفعل ما شكراً او حداً فائه في فعله قضى ما وجب عليه وما استوجب عبد بطاعته ثواباً وتفضيلا فائه في طاعته قضى ما وجب ومبها قضى مند بطاعته ثواباً وتفضيلا فائه في طاعته قضى ما ومبها قولمم نحن فرضنا الكلام في انظار ابليس وامهاله اكان صلاحاً له وللخلق ام كان فساداً وفي اماتة النبي صلى الله عليه وسلم مع اضلاله الخلق فهلا كان تبقية النبي صلى الله عليه وسلم مع اضلاله الخلق فهلاكان تبقية النبي ملي الله عليه وسلم ملاحاً مع ونها تولك وكيف صار الامر بالضد من ذلك مع ارتبا تولك وليم حسبتم التكليف لتمريض المكلف للثواب "

الدائم واذا علا الرب انه لو اخترم العبد قبل البلوغ و كال العقل لكان ٥٨٤
 الدائم واذا علا الرب انه لو اخترم العبد قبل البلوغ و كال العقل لكان ٥٨٤
 البائم وإذا علا الرب انه لو اخترم البلوغ و كال العقل المعالم و المعالم المعالم

تملل غدا على سبيل الجزا. اما ثواب او عوض او تفضل فالصلاح ضد الفساد وكل ما عري عن الفساد يسمى صلاعاً وهو الفسل مهم، المتوجه الى المديد الحديد من قوام العالم وبقا، النوع عاجلاً والمودي ألى السمادة السرمدية الجلا والإصلح هو اذا صلاحان وخيران فكان احسام التر بي الحيد وهو الفعل الذي علم الرب تعالى العبد يطيع عنده وليس فو الجزا، على الاعمال المستسة والعمل هو وجه التيسير الى هو الجزا، على الاعمال المستسة والعوض هو البسل عن الفايت والزايا والفتن والتغضل هو اتصال منفعة خاصة ألى الفير من غير "كالسلامة التي هي بدل الالم والنعيم الذي هو في مقابلة البلايا عسن مجمل وان لم يضله لم يستوجب بذلك ملاماً وذماً وليس المعتزلة أيذك ولا مسترمي الا مجرد اعتبار المادة في المتاهد وتشنيساً " ممقولا ثم" اعتبار النايب بالشاهد وهم في المتوقة مشبهة في" الافعال ...

في افعاله فيجبُّ ان توجبوا علينا رعاية الصلاح والاصلح في افعالنا

منها قولهم اذا اوجبتم على الله تعالى رعايسة الصلاح والاصلح

فالزمث الائعربه عليهم الزامات

ومن مذهبهم ان الرب اذا علم ان في تكليفه عبدًا من العباد فساد الجاعة فانه يقبح تكليفه لانه أستفساد لمن يعلم انه يكفر عند تكليفه و من الالزامات ان القوم قضوا بأن الرب تعالى قادر على التفضل • بمثل الثواب فاي غرض \* في تعريض العباد للبلوى والمشاق

وامر البواب فاي عرص في تعريص العباد للبوى والمساق قامر الغرض فيه ان استيفاء المستحق اهنا والذ من قبول التفضل وهذا كلام من لم يعرف الله حق معرفته و كيف يستنكف العبد وهو منطوق "مربوب من قبول فضل الله تعالى فلو خلق الملق واسكنهم الجنة كان حسنا منه ولو خلقهم في الدنيا ثم اماتهم من أثما كيين اليس لو خلقهم وكلفهم وقطع عنهم الالطاف كانوا ابلغ في الاجتهاد واحل للمشاق فكان الثواب لهم اكثر والالتذاذ بما اللذة في الثواب اوفر

مُ مَرْمُهمُ فرض الكلام في طفلين احدهما اخترمه قبل البلوغ
 لعلمه بإن له لو بلغ لكفر فصاد الصلاح في حقه الاخترام حتى لا يستوجب عقاب النار والاخر اوصله الى البلوغ والتكليف الحكفر فيقول يارب هلًا اخترمتني قبل البلوغ كما اخترمت اخي ٢٨٠٠ حتى لا يتوجه على تكليف يوجب عقاب الابد وطفلين آخرين اخترم

ناجياً ولو امهله وسهل له النظر لعند و كفر وجعد فكيف يستقيم ان يقال اراد به الصلاح والاصلح ومن المسلوم ان المقصود من اليكليف عند القوم الصلاح والتمريض لا معني الدرجات التي لا التكليف عند القوم الصلاح والتمريض لا معني الدرجات التي لا تيال الا بالاعمال فيجب ان يكون الرب مسيئا للنظر لمن خلقه والكرية والكريف والتمريض لمن هذه حاله بالنفع والكون علمه مانماً له عن اوادته والتمريض لمن هذه حاله بالنفع في مال يعطيه لملك وخسر لا يحسن من حيث العقل ان يبعثه لاجل وسلاماً ليقاتل عدواً من اعدائه لقتل نفسه ويبقى السلاح العلام سيماً لي يكن من الحكمة ان يعطيه السلاح ويبعثه للقاء عدوه البتة بل لو فعل ذلك كان ساعياً في هلاك ولده

٢٨٩ عن ارادته الحير والصلاح له وهذا بمثابة من ادلى حبلًا الى غريق

ليخلص به نفسه " مع العلم بانه يخنق نفسه "فقد إساء النظر له بل

خلقه وكلفه الإداء عنه مع علمه بأنه لا يُودي فأن علمه به يصرفه عن

ارادته الإدا، عنه فكذلك لو علم انه يكفر ويعلك وجب أن يصرفه "

السلاح لعدو. 7.13 م) ب ف ز من العرق — ۲۰ ب ف ز به – المقل وإذا اضطر اليه رام الخلاص منه فعل ذلك على قبحه ونحن لا تنازعهم في ان الالام ضرر وقاباه النفوس وتنفر منه الطباع اذا ولكن كثيرًا من الالام عا ترضاه النفوس وترغب اليه الطباع اذا كلن ترجو فيها صلاحاً هو اولى بالرعاية مثل الحجامسة والصبر على مثرب الدواء رجاء للشفاء وزى كثيرًا ايلام الصبيان والمجانين وشرط الموض فيه يزيد في قبحه والمالك قادر على التضرف في ملكه الدوض عالم بإن الصلاح في الايلام وبالجملة هو المتصرف في ملكه له التصرف في ملكه والمتصرف في ملكه

اللام على طرق الغلو والتقصير والحق" بينهما دون الجاير منهما والمالة ممها قلت الهنزلة التلوقيق من الله تعالى اظهار الايات في خلقه الدالة ممه على وحدانية وابداع المقل والسمع والبصر في الانسان وارسال وازال الكتب لطفاً منه تعالى وتنبيها للمقلاء من غفلتهم وتقريباً للطرق الى معرفته وبياناً للاحكام تميزاً بين الحلال والحرام منجز بل التوفيق عام وهو سابق على الفعل والمفتد عن الماب وارسال مضافاً الى الله تعالى بعني الاضلال والاغواء والصدّ عن الباب وارسال المجاب على الالباب أذيبطل التكليف به ويكون المقاب ظلماً عن ذرا الصد ١٠٠٠ ذا المغلم من الإطلال على الالمائلة تعلى على المؤلد من بن في خدم دوا المعدد من المؤلد من بن في المغلم من المؤلد من بن في خدم المؤلد من بن في أذ المؤلد من المؤلد المؤلد من المؤلد المؤلد من المؤلد المؤلد من المؤلد من المؤلد من المؤلد

احدهما قبل ألبلوغ وهو ابن كافر وقد علم انه لو بلغ لامن واصلح والاخر اوصله الى البلوغ وهو ابن مسلم فكفر وافسد فيقول هملا اخترمتي حتى لا استوجب عقاب الابد وبالجملة من اوجب دعاية الصلاح والاصلح يوجب لا اخترام الاطنال الذين علم الله تمالى منهم الكفر بمد البلوغ حتى لا يوجد كافر في العالم وابقا، الاطفال الذين والصلاح يدور على الملوم كيف كان ثم ما من اصلح الا وفوق له الملح والاقتصار على رتبة واحدة كالاقتصار على الملح فلا معن للاصلح ولا نهاية له ولا يمكن في العقل رعايته

م المعتزرة والالام والمكامرا كلام وهو على مذهب الاشعري .. لا تقع مقدورة لغير اللهواذا وقعت كان كمها الحسن سوا، وقعت ابتداء او وقعت جزا "من غير تقديرسبق الستحقاق عليها ولا تقدير جلب نفع ولا" دفع ضرر اعظم منها بل المالك متصرف في ملكه الى ان الالام والاوجاع والنموم منسوبة الى الظلمة من دون النور .. فقد سبق الرد عليهم ومن نسبها الى اعمال سبقت لغير هذا الشخص فهو مذهب التناسخية فقد سبق الرد عليهم بقي استرواح العقلاء الى اهل العادة أيستقيدون الالام من غير سبق جناية والالام مما ياباه

ع) ن دون ( - ع) ن ز فينول هلاً بلتني وكلفتي حق آمن فاستوجب بـه ثواب الابداكار ( - ه) بـ ن زكل ( - م) بـ ن يلزمه ان يقفى بوجوب ( - م) ف جبوراه) ن ز سبق ( - م) بـ ن أو
 ه) ن ز سبق ( - م) بـ ن أو
 م) ن بان ( - م) ن ز ماروا ( - م) ا (اولا) اهر ف ادم ( - م) ن

أات الاشمرة التوفيق والحذلان ينتسبان الى الله تعمالى فسبة واحدة على جهة واحدة فالتوفيق من الله تعالى خلق القدرة الخاصة على الطاعة والاستطاعة اذا كانت عنده مع الفعل وهمي تتجدد ساعة فساعة فلكل فعل قدرة خاصة والقدرة على الطاعة صالحة لها دون ضدها من المصية فالتوفيق خلق تلك القدرة المتفقة مع الفعل والحذلان خلق قدرة المصية واما الايات في الخلق فنسبتها الى الموفق كنسبتها الى المخذول والقدرة الصالحة المضدين اعني المخير والشر ان كانت توفيقاً بالاضافة الى المحيرة همي خذلان بالاضافة

والفصد بين الطريتين ان يقسم التوفيق قسمة عموم وخصوص • اعلى عموم الحلق وخصوصهم فعموم الحلق في قوفيق الله تمالى الشامل على عموم الحلق وخصوصهم فعموم الحلق في قوفيق الله تمالى الشامل ليسيل الطرق لئلا يكون للناس على الله حبّة بعد الرسل وخصوص الحلق في توفيق الله الخاص لمن علم منه الهداية وارادته الاستقامة وذلك إصناف لا تحصى والطاف لا تستقصى تبتدي من كال الاعتدال • وذلك إصناف لا تحصى والطاف لا تستقصى تبتدي من كال الاعتدال • وذلك إمدا في النطفة الحاسلة من الابوين وعلتها النقش الاول من خلاكم وهذا في النطفة الحاصلة من الابوين وعليها النقش الاول من من سعد في بطن امه والشقي من شقي في بطن امه ثم التربية من الابوين

۳) امالحة ١٠٩٥ (١) اقبالاضافية -- ١٢) اوهي -- ٣) ف اذ -- ١٤) الطسة --

- 111 -

أستمين استمانة بالربوبية والتوفق والمخذلان والشرح والطبع والفتح والفتح والغيم والمداية والضلال ينتسب الى الله تعالى بشرط ان يكون احق الاسمين به احسن الاسمين ويلو ألا يماه ألميسي فأذعوه بها واولى الفعلين بحكمه وتقديره اولى الفعلين وجوداً واجدرهما حصولا يميزة آلتين إنائ عَلَى كُلْ يَني وقديره الستنى عن وحدو فيفضلك يفوز ومن اسا، فبخطيته بهاك لا المحسن استنى عن قدرتك فيا من ولا المي عليك ولا استبد بامر خرج به عن قدرتك فيا من ولا المي المائ المرائي عليا ميلا المائي ميااند

والغول في النعمة والرزق قريب عما ذكرناه فن راعي فيهما عوماً قال النسة كل ما ينم به الانسان في الحال والمال والرزق كل ما يتغذى به من الحلال والمرام وقد سماها الله تعمالي بالسها فقال وإذا أنمننا على اللا رزقها ومن راعي فيهما خصوصاً قال النعمة في الارض الاعلى الله رزقها ومن راعي فيهما خصوصاً قال الله تعالى يهء والحقيقة ما يكون محمود الماقبة وهو مقصور على الدين قال الله تعالى يهء فيهم أيسينون أثنا أيمثرون والرزق في الحقيقة ما يكون مباحاً أنفيرات بن لا يقشرون عالى وتبين نسارغ ألهم في مرعاً قال الله تعالى أقيقوا عما رزقاً كم و الحرام لا يجوز الانفاق منه شرعاً قال الله تعالى أنفيقوا عما رزقاً كم و الحرام لا يجوز الانفاق منه مرعاً قال الله تعالى أقتيقوا عما رزقاً كم و الحرام لا يجوز الانفاق منه مرعاً قال الله تعالى أنفيقوا عما رزقاً كم و الحرام لا يجوز الانفاق منه مرعاً قال الله تعالى أنفيقوا عما رزقاً كم و الحرام لا يجوز الانفاق منه مرعاً قال الله تعالى أنفيقوا عما رزقاً كم المرام لا يجوز الانفاق منه منه المناها الله على المنها المنها المنها المنها في المنها الله المنها المنه المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنه المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنها المنه المنها المنها

\$P3 () + 0 = - 17,00 (T - T) + 2,5 (-4/2 - 4) 00 1;7 -

٢٩٤ كواقية الوليد ربُ لا تكلني الى نفسي طرفة عين وعلى هذه الحالة ۳۹۶ امتثال امر الله تمالي لم يعبد الله ولم يحفظ حدود الله تمالي واسبل جفنه على عينيه فلم يبصر الايات الخلقية صار على ظلمة من طبعه وذلك الطبع والحتم بل طبع الله عليها بكفرهم خَمَّمَ ٱللهُ عَلَى قُلُوبِهِم وَعَلَى سَمِهِم وَعَلَى أَ بِصَارِهِم غِشَاوَةً \* وربًا يكون الحتم النفس الثالثة وهي " تمتد الى اخر العمر ف-لا تريده أ مواعظ الشرع ترغيبًا وترهيبًا ولا تجانبه مواقع التقدير تنبيهًا وتحذيرًا فإن انفتح نور من ربه فذلك الشرح والبسط افن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه وان جمل اصبمه في اذنيه فلم يسمع الايات الامرية يكون على كفره ونفاق اثره على خلاف فطرت ه فالتقدير مصدر والتكليف مظهر والكل مقدر والمقدر ميسر لما خلق له فالحماصل ان الموكول الى حوله وقوته في خذلان الله تعالى والمتوكل على حول وعلى رأي الجبرية العبد ابدًا في الخذلان اذ هو خاذل نفسه عن سمعه لمواعظ الشرع وبصره لمجاري التقدير انشرح صدره وصاز علح الله وقوته في توفيق الله تعالى فعلى راي القدرية العبد ابدًا في الحذلان والطبع من قساوة في جوهر جبلية اكتسبها من اصل فطرته ورباً " اذهو موكول الى حوله وقوته ولم يستمن بالله ولم يتوكل على الله. والحق الذي لا غبار عليه إيَّاكَ كَمُبِّدُ حافظة على العبودية وإيَّاكَ

۸) ا .. ۱۹۶۲ کا افیده ۱۰ ۳ کا تربید ف نزایه ۱۰ ۳۰ ۱۳ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ احیاته ۱۰ ۱۰ ب ف زجزا ۱۰ ۱۰ ب وکلته ف وحکل ۱۰ ۲۷ ف والفیدور ۱۰ ۱۸ الوکل

## القاعلة التاسعة عش

والارزاق مقدرة على الآجال والآجال مقدورة عليها ولكل عادث

بقلبك من المنعم فضلًا فتحمده قولًا ولا تستعملها في الماصي فعلا

عند أجل معاوم كان الامركما علم وحكم فلا يزيد في الادزاق زاية

ولا ينقص منها ناقص فاذا جا. اجلهم لا يتاخرون ساعـة ولا

يستقدمون وقدقيل ان المكتوب في اللوح المحفوظ حكمان حكم

مطلق بالاجل والرزق وحكم مقيد بشرط ان فمل كذا يزاد في رزقه

نهاية ليس تختص النهايات بجياة الحيوانات وما علم الله ان شاء ّينتهي .

وكلا القولين صحيح اذا اعتبر فيهما الخصوص والعموم ولا مشاحة

في المواضعات والشكر على النعم والارزاق واجب وهو ان تراها

#### نِ الْبَارَ الْبُوارَ

• ، هو فعل لا يدل على الاختصاص بشخص معين سوى اقترانه بنفس .، ابنفس دعواه وقد علم ان الحبر محتمل للصدق والكذب ام بدليل • وجماعة من الشيعة الى القول بوجوب وجود النبوات عقلًا من جهة ان يكون فعلًا معتادًا ولا يختص ذلك بهذا المدعي فلا يكون دليلًا وان كان فعلًا خارقاً فن اي وجه يدل على صدقه والفعل من حيث وجود النبوات عقلا ووقوعهما في الوجود عيانًا وتنتفي استحالتها اخر ميقتون به وذلك الدليل ان كان مقدوراً له فهو ايضاً مقدورنا وان لم يكن مقدوراً له ولكنه مقدور بقدرة الله تمالي فلا يخلو اما بتعقيق وجودها كماثبت تصورها بنفي استحالتها اللطف وصارت الاشمرية وجماعة من اهل السنة الى القول بجواز البراهمة والصابية الى القول باستحالة' النبوات عقلاً وصارت المعتزلة فظاموا بم يعوف صدق المدعي وقد شادكناه في النوعية والصورة وتحقيق المعجزات ووجوب عصمة الانبياء عليهم السلم صارت

واجله ُ وإن فعل كذا نقص منهما كذا وعليه حمل ما ورد في الحبر .. من صلة الرحم يزيد في العمر وقد قال تعالى وَمَا يَعْمُرُ مِن مُمَمِّرٍ وَكَلَّ يُنَقُصُ مِنِ عُمْرِهِ إِلَّا فِي كِتَابٍ ۚ وقوله يَمْحُو ٱللهُ مَا يَشَاءً وَيُشِتُ

المنكرين آيلُ الى جسم باب معرف الصدق في دعوى النبوة سـ م، ف مـ مـ م، ب 90\$ ١) ف زئيوت -- ٣) ب ف زومدرك الاستعالة على مذهب (ف مذهبين)

ALCHAHRISTANI, Nibayat al-Iqdam. 27

٩) ١٩٠٥٧ ب ف زين قبل أن تَبَرأَهُ (وهو من ١٩٠٧ه) - ١٠) ١٩٠٨١

 التكلم هو الله او بم عرف ان المتوسط ملك يرحي اليه وبم عرف ٩٩٨ ٠٠ واذهانهم وكياستهم في مدارج النظر وايضاً هن ''استعهل ووجب امهاله يعطل النبي ''عن الدعوة فان عاد اليهم ''قانو ا نحن بعد في مهلة النظر ذلك الملك ان الرب هو الآمر المتكلم فما الجواب عن هذه المسئلة هذا كلامناعلى نفس الدعوى اولًا ثم يبلغ عنه او يسمع من "سمع منه فيم عرف النبي" بإن • فهل يجب على الذي امهاله ام لا فان لم يمول فقد ظلمه و اذ كلفه ما لا ثم اذا كان النبي" مبلغاً عن الله تعالى فلا بد وان يسمع امره وكلامه ولا يتقرر ذلك ' بزمان معين بل يختلف الحال' باختلاف الاشيخاص فليس لك علينا حكم بعد الأمهال ولم يثبت عندنا صدقك " فنتبعك قبيح واذا امهله فيلزمه ان لا يموداليه حتى ينتهي النظر نهايت ه وزماناً ولم يجله فقد ظلمه وامره بمجود التقليد والتقليد اما كفر وإما مُ في معجزة هذا المدعي بعينه يطيق وذلك ان العلم اذالم بحصل الا بالنظر والنظر يستدعي مهلة عليه وما يستحيل في صفته وبعد ذلك ينظر في جواز انبعاث الرسل الما الكلام على بينة الدعوى فنحن اوكلا ننكر ما كيسوه فَغُولُ امْهَائِي حَيَّ انْظُرُ فِي هَذُهُ الأَبُوابِ وَاقْطُعُ هَــٰذُهُ الْمُراتَ

فان من - ۱۹ ب في سمل - ۱۹ اليد - ۱۹ ب ف زيد - ۱۹ ان عليه السلم - ١١١ ف عن ٣) ايجب سه) في الرسول سهر) بارس من اظلم سهر بن أو - ٧) ف فلزم - ٧) ب ف ينعي - ٩) ف .. - ١٠) ف زفيه - ١١) ف

٧٩٤ والعلم به ليس يقع بديمة وضرورة فلابد من نظر واستدلال في افعائه ٢٩٦ وإذا احتملت الوجوه عقلالم تتمين جهة الدلالة فانحسم باب الدليل الدعوى التي قدرتموها فانه يجيل خلق الايات على مشيئسة الله تمالى كما اخبر كتابكم ثمل إنما ألاكيات عند الله وكما 'يشير كم أنها إذا بهآءت كا بؤيمنون كم من نبي سئل اظهار الاية فلم يظهر في الحال دعواه وللاقتران اسباب اخر محتملة كما لمرق العادات احوال مختلفة من كل وجه اما نفس الاقتران فرعها لا يتفق في بعض الاحوال اذ الناس وهو مجهول الحال عند الكل أني رسول الله اليكم فطولب على مقتضى الدعوى ووجب على الله اجابته في الحال الى ذلك كان استدلالا' بتغيرها على حدوثها وبحدوثها على ثبوت محدثها ثم النظر الفعل فعل الله تعالى وهو منوط بمشيئته فكيف يوجب المدعي على فعدم ظهورها في بعض الاوقيات يجب ان يكون ايضاً دليلًا على .. على يده فلتن كان ظهور الاية في بعض الاوقات للله على صدقه بالاية وجب عليه التضرع الى الله في استدعاء الايه الخارقة للمادة الايجاب اولى على الله ورسوله من الخلق وهو عكس ما رمتم اثباته .. ادعى الرسالة فقسال المدعو العلم بالرسول يترتب على العلم بالمرسل الله فعلًا يفعله في تلك الحال وليس يدعي النبي على اصلكم هماء، كذبه وليس الامر كذلك على اصلكم فاذا قال واحسد من عرض ثم مسئلة النظِّر والاستمهال فيه يفضيُّ الي افحام الانبياء فانــه اذا

<sup>•)</sup> ب في يودى الى الدى 183 1) ナシ Laus - \*) ト・リ、ト - \*) しくら - \*) Ilyacil -۱۹۷ ا) ب ف ليستدل -

 کثرتها حضور ثم ان رجلا من عرض الناس اذا قام بین یدي ذلك . ا من سنة الله تعالى انه لا يظهر امرًا خارقًا للعادة ' على يدي من يدعي • ولا يضاهي استحالته استحالة دعوى الالاهية بل هو من الجايزات وله ان يختار منهم واحدًا لتمريف امره ونهيـه فيبلغ عنه اليهم فان من له الخلق والابداع له الاختيار والاصطفا. وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَاءُ العقلية فله الواجبات الحكمية فبقي كون الحبر والسدعوى على ' بلـعوى النبي ' نازل حنزلة التصديق بالقول وذلك ائه متى عرف فكان المعجزة بالفعل كالتصديق شفاهأ بالقول ونحن نعلم قطعأ في وآية صدقي في معواي انه يجرك هذا الستر إذا استدعيت منه ثمقال ومن له الامر والخلق والملك أله ان يتصرف في عباده بالامر والنهي وَيَخْتَارِ فَلا استَعَالَةً فِي هَذِهِ الْمُراتِ وِلا استَعَالَةً فِي نَفِسُ اللَّمُوي صورة من يدعي الرسالة من ملك حاضر محتجب بستر والجماعة على الرسالة عندًا وقت التحدي والإستدعاء الا لتصديقه فيا يجري! ..ه به واجتماع هذه الاركان انتهض قرينة قطعية دالة على صدق المدعي احتال الصدق والكذب وانما ترجح الصدق على الكذب بدليل^ الجمع الكثير من الخلق وقال ايها الناس اني رسول هذا الملك اليكم ايها الملك أن كنت صادقاً في دعواي الرسالة عنك فحرك هذا الستر وللمشكلمين طرق في اثبات المرجع أحدها أن أقدران المعجزة

م) از واللك - م) ب ف لان له - م) ا س - م) ب ف بل من - م) ب ف بدليه - م) ف ز للصدق على الكذب - م، ....، ا) ب ف لتحدى المدمى - ان بدليه - م، ف نو عد في الكاذ الا - م، بن غدى ا من اجتم - م) ا واتيت في صدق دعولي اية - مه مه و دولي اية - مه مه مه دولي اية - مه دولي

٢٠٩ حيث اقترانه بدعواه لم يدل ايضاً لأن اقتران مبدعواه كاقترانه عن الإنبيا. من قلب العصا حية' واحيا. الموتي وفلق البحر وخروج الناقة من الصخرة الصماء وتسبيح الحصا وانشقاق القمر فان جنس وقوع ذاك ثم بم تنكرون على من يرد الخوارق الى خواص الاشياء ذلك مستحيل الوجود فنحن اوكا نمنع حصولها فإذا دليلكم على فانا نجد حصول امثىال ذلك من الجمادات على يد من لا دين ً لهُ • من تحريك ما خصوص ثم التهزيج والتنجيم والتبغير كوعلم الطلسمات واستسخار الروحانيات واستخدام الكواكب العلوية علوم معروفة والعمل بها من المجايب المحزة والغرايب المفحمة^ فما انكرتم ان ما كالامطار التي تحصل من اصطكاك الاحجار وكالرياح التي تعبّ وجه دلالة المعجزة على الصدق فانه من حيث هو فعل دل على قدرة اق به هذا المدعي من جنس ذلك ثم الواجب عليكم ان تثبتوا " الفاعل فقط من ' هذا الوجه لم يدل على صدق قول المدعي من بحدوث حادث اخر من قول او عمل ثم لم يسدل نفس الاقتران على العادات على يدي مدعي الالاهية ولم يدل ذلك على صدق دعواه حق او باطل فكيف دل هاهنا وايضًا فإن عندكم يجوز خرقً .. فكيف يدل على صدق دعوى النبوة قال اهل الحق قام الدليل على ان الرب تعالى خالق الخلق ومالكهم

۸۹۶ ، ۱، ۱ - ۱۰ المواص - ۱۰ ف دني - ۱۰ ف ز ولا عل - ۱۰ ف نفد ف - ۱۰ ف المجزة - ۱۰ ف مدن الدعوى - ۱۰ ف وسحر - ۱۸ ف المجزة - ۱۹ ف مدن الدعوى - ۱۰ ف وسن :

ووم أمر نقول ان "قريت الصدق ملازمة التعدي النبي ٢٠٠ السادق عن الله تمالى وذلك ان المعجزة تنقسم الى منع المعتاد والى المارق عن الله تمالى وذلك ان المعجزة تنقسم الى منع المعتاد والى ملامة البنية واحساس التيسير والثاني في مجرى العادة ومثال ذلك تيه بني اسرائيل في قطع الطريق ومنع السحرة من التخييل وحصر المادمة بيل ما جاء به البني عليه السلم من جنس المعجزات وان كان ذلك من قبيل مقدوراتهم ولهذا عد بعضهم اعجاز القرآن من هذا القبيل وهو مذهب مهجور شويوز ان يقدر منعدر منع الناس عن على المادمة بثل ما تحدى به النبي من جنس المعجزات فلا يقدر احد على المادمة بالمادمة بالمادمة بالمادمة ويكون"

() في يستيجاب ( ) من ( ) ب ف .. – ۱) ب في زمن المتاد – ۱۰ لماء كالمبي – ١٠) ب في من – ۱۰ از ويجدي – ١٠ ايمرف صدق – ١٧ في تحدي حالة – ١٨ ا الجمهور – ١٨ ب في زوالتحدي – ١٠٠ ا.. –

١٠٥ الفاعل وباختصاصها على ارادته وباحكامها على علمه كذلك دلت، فحرك في الحال علم قطماً ويقيناً بقرينة الحال انه اراد بذلك الفمل تصديق المدعى ونزل التحريك منه على خلاف العادة منزلة التصديق فكذلك في صورة مسئلتنا هذه فاذًا المرجح للصدق هي القرابن الحاصاة من اجتماع امور كثيرة منها الخارق للمادة ومنها كونه مقروناً • بالقول ولم يشك واحد من اهل الجمع ان الامر على ما يجري به المدعي بالدعوى ومنها سلامته عن المعارضة فانتهضت هذه القراين بمجموعها دالة على صدق المدعى نازلة منزلة التصديق بالقول وذلك مثل العلم بوقوعها مستجابة لدعاء الداعي لا لدعوى المدعي على ان له عند الله الحاصل من ساير القراين اعني قراين الحال وقراين المقال ان يُكُون في دعواء كاذبًا على الله تمالى وهذا هو حقيقة النبوة وذلك ان استجابته في امور لا يقسدر الخلق على ذلك دليل على صدق هذا الداعي ولو قدر الداعي كاذبًا في نفسه على الله اقبح .. الكذب وهو متناقض ونحن لا ننكر ان يكون شخص من حالة صدق ومقالة حق ومن كانت دعوته مستجابة عند الله يستحيل ننكر ان يظهر خارق للعادة على يد ساحر لكن الشرط في الامزين الاشخاص مستجاب الدعوة ثم ينقلب حاله الى حالة الاشقياء كما لا كذب وهو الرسالة عنه بما لم يرسل انقلب دليل الصدف دليلًا على وومِم الهر الاية الخارف لا لمادة كما ّ دلت بوقوعها على قدرة

٣) ب ن مجكم قرينة - ع) اللّـ - ه) الما - د... اك ب ف قدر المالق - ١٠٥ م) ف حال - م) ب ف المتجابة الدعوة - م) احال - ع) اذلك - ه) ف بل - اي فرشي. ثم الجواب عن شبهات المنكرين ان نقول قولكم ان اقتران المعجزة بدعوى المدعي لا ينتهض دليلا على صدقه فان نفس الاقتران بالاضافة الى دعواه او الى غيرها من الافسال او الاقوال بمثابة فتول سبيل تعريف الله تعالى عباده صدق الرسل بالايات الخارقة للعادة كسبيل تعريفه اياهم" الاهيسه بالايات الدائة عييا الخارقة للعادة كسبيل تعريفه اياهم" الاهيسه بالايات الدائة عييا والتعريف قد يكون بالقول قد يكون الخونة على صدق بيعج الخلايكة وكما عن الملايكة وكما عم الملايكة وكما عم الملايكة وكما عم الملايكة وكما عم معادضة المصطفى القرآن وقال فأثوا بشورة من ميلوا عبي معدة النبي الاول عام المحلف الميات القرآن ودل الاسماء عجزت العرب والعجم عن معادضة المول على الملايكة والبين الاخر كان هو مصدقاً لمن عبده الى الاول فكانت الاتوال متواتب الميال متولة والملوم متواتبة والميات منفقة والمدوات الاتحوات متحدة والكتب والصحف متصادقة والسيوف على وأب المين متحدة والكتب والمعوات ألمائية من عباده واجبهاه الموته قاية ومن اصطفاه الله عز وجل لرسالته من عباده واجبهاه الموته كساه ثوب جال في الفاظه واغلاقه واحواله ما يعجز لغلايق عن كساه ثوب جال في الفاظه واغلاقه واحواله ما يعجز لغلايق عن المساوة المين ال

 ۱۹ ب ف زقلنا قد بینا وجه الدلالة من حیث العریب قرمن حیث العجز عن المارضة وتزید الان ایشاماً .— ۱۹۰ اتعریمم آیاه
 ۱۵ و) ۱۸۳۹ – ۱۹۰ ۱۳۹۹ – ۱۰ است ۱۵ ب ف زهو – ۱۰ ب عن ف بن

 ١٧٠٥ فتتحير المقول وتنحصر الالسن وتـــراجع الدواعي وتنعحق رسول الله اليكم" وآية صدقي ان لا يعـــارضني معارض في نفس. دعواي هذه والنفوس متطلعة والالسن سليغة والدواعي باعثة نبي من الانبياء "عن قرينة الصدق ولا تتأخر الدلالة عن نفس الدعاوي الست اقول لا يذكره مذكر بل اقول لا يعارضه معارض بثل التحدي والدعوى فيقول لاً بل اني رسول الله اليكم ولهذا لم نفسه عجزاً مع استمراد عادته بثل ذلك التحدي فيقول النبي افياً لهذه المعجزة قرينة متصلة بنفس الدعوى حتى لا تخلو قط دعوى التحدي وهذا ابلغ في باب الاعجاز فان المتصدي للمعارضة يحس من نجد في قصص الانبيا. من عارضهم بثل دعواهم في حال التحدي ولا .. عن مسيلمة الكذاب انه ادعى الرسالة عن الله تعالى فان من كتب لهُ في نفسُ ُ دعواه بل مسلمًا له من وجه ومتحكماً من وجه ومن استمرت ٔ هذه الدعوى لاحد من بعدهم ولا يلتفت الى ما يحكى الى نبي الله اما بعد فان الادض بيني وبينك نصفين لم يكن ممارضًا ادعى الرحمانية في الحالة الثانية لم يكن ثابت القسدم على الدعوى .. الاولة وكان من حقه لو كان منازعا له أن يقول افي عبد الله ونبيه لا شريك الله في الرحمانية وشريك رسوله في الارض فاعرف هذه الدقيقة' فان فيها سرًا و' غورًا

١٠ ويتوصل بتصديقه الى معرفتك وطاعتك • اوبقول دال دلالة الفعل وايس ذلك التعريف انجاباً عليه تعالى وتقدس الى التكذيب في خبر الاستخلاف وحتى لا يكون على الله حجة بعد الرسل بتكليف ما لا يطاق فيقال رئباً أو كم أرسمك إلينا رشوكه واذا ارسلت فهلا بنيت لنا طريقاً ودايلا يتوصل به الى صدف ولربما يعرف النوعين بهما جميعاً اعني تعريفهما بفعل نازل منزلة القول بل وجوباً له حتى لا يودي الى التسجيز في نصب الادلة وحتى لا يفضى ما لا يطاق وهو كما لو 'كلف عباده بموفته ثم يطمس عليهم وجوه اداته واذلا طريق الى التصديق الا بالقول والفعل ولاطريق الى ذلك بالقول تمين الفمل ولربما يعرف الملايكة بالقول ويعرف الناس بالفعل ٢٠٠

 أنفسه ويجيل الحول والقوة الى مرسله وكان الفصل الذاتي لنفس النبي عليه السلام ان لا يكون موكولا لنفسه " طرفة عين فلا ينطق عن المقيمة لنفسه المقومة لذاته ولئن كان النطق فصلا ذاتياً لنوع الإنسان الهوى ولا يتحرك الاعلى متز الهدى وذلك هو العصمة الإلهية تلك الحوالة من ادل الادلة على صدق المقالة إذ لو ادعى الاستقلال باظهار الايات ما كان منجبرا عن الله تعالى بامره ولا داعياً الى الله باذته فهو في 'كل حال ' من الاحوال يثبت حق موكله ويظهر العجز من وقولكم ان الرسول يجيل نزول الاية الى مشيئة الله تعالى قلن

N1-100 一 か) から milly - ・1)1-فوحق - اعدادها - مانيه - مان يوس - مادزال ب دال - ٠١٠ ب ف حالة - ١١١ ب ف ال فده 1・0 リーンテラのは一一川田一山川

٥٠٥ لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ونعيد ما ابديناه آنفاً معابِضته بشيء من ذلك فيصير جميع حركاته معجزة للناسكماصارت وَأَلَّهُ يَصَطِفِي مِنَ أَلَمَلا لِكُو رُسُلًا ومِنَ أَلِيَّاسِ رسلًا مبشرين ومندرين حركات الناس معجزة لمن دونهم من الحيوانات ويكلون مستتبه جميع نوع الانسان كما صاد الانسان مستسخراً جميع انواع الحيوان وان كل من دبّ ودرج ليس ُ يتلقى من الله حدوده واحكامه ً ولا وتمانع وان ذلك التعاون والتهانع لن يتصور الا بحدود واحكام وان وقضاياها وافقتمونا ولم يحتج بالموافقة بل قام الدليسل الواضح على ان لله تعمالي تصرفا في عباده بالتكليف والامر وعلى حركاتهم بالاحكام والحدود ومن القضايا العقلية أن نوع الانسان مجتساج الى اجتاع على نظام وصلاح وان ذلك الاجتاع لن يتحقق الا بتماون ١٠ تلك الحدود والإحكام تجب ان تكون موافقة لحدود الله واحكامه له أن يضع من عند نفسه حدودا وأحكاماً فلزم العقبل ضرورة أن على عباده أوهمنه قضاياً عقلية بيننا وبينكم وانما حقيقة القول ايل الى تعيين الشارع يكون بين الناس شرع يفرضه شارع يتلقى من الله وحياً وينزله تنزيلا • ا فنغول انتم معاشر الصابية والبراهمية المعولون' على عبرد العقوأ

وتعيين شخص من اجتباه لشريعته فائه يودي الىالتعجيز والى تكليف 1) - itan - v) | | 14. (i) - 4) | - 4 - 4... (i) - 4... (i) ٥٠٥ ا) ف المولين - ٣) ف يتجع ب تنتج - ٤٠٠ ف ز والنعي -

فنفول لن يتحتم على الله تعالى تعريف صدق من اصطفاء لرسالته

1) [ \ - 0 ) \( \bullet - \mathbb{r} \cdots \mathbb{r} \mathbb

۱۰ ویشار که فیسبح ویقدس ویپیت عند ربه فیطمعه ویسقیه وتنام والسلم قال علي "ملة ابيكم ابرهيم" وقال إني أمرت أن أكون أول • سلموا الرسالة للجسبانيات واوجبوا التوجهالي اشخاصهم ولم يتخذو مَنَ أَسْلَمَ \*' وَقَالَ انِي وجهت وجهي الاية وغيرها من الايات وفيسه فصول كثيرة ذكرناها في كتاب \* الملل والنحل وَالأَرْضَ' حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمَشْرِكِينِ' وبذلك امر خاتم النبيين عليه البشرية يشاكل فوع الانسان ويشاركه^ فيساكل ويشرب وينساء عيناه ولاينام قلبه ويموت قمالبه ولا يموت روحه والمناظرة بين الى هيا كلها من الكواكب السبعة وعملوا الاشخياص على صورة الهياكل فتقربوا اليها وذلك عودالى الصورة والاصنام والحنف اصناماً الهمة ولا اعتقدوا النبيسين ارباباً لكنهم قالوا لهم طرفار ويستيقظ ويجي ويموت وبطرف الرسالة يشاكل نوع الملايك الفريقين في اول الزمان كانت قايمة وقد اظهرها' الخليل صلى الله عليه حيث قال إِن بَرِيهُ مِمَا لِسَرِكُونَ إِنِي وَجِهُ وَجِهِي لِلَذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ كَفُرًا رَسُوكًا وإذَا بِيناً أَنَ الِيشُرِيَّةُ لا تَنافِي الرسالة فقد اثبتنا جواز بشرية ورسالة قل سُبِعانَ رَبِي عَل كُنْتُ إِلّا بَشِرَ ارْسُوكَا ' فبطرف انبعاث الرسل والصابية سلموا الرسالة للروحانيات واوجبوا التوجه واما الجواب عن مسئلة اسهال النظر وافحام الانبيا فسانما بيزم ٨٠٥

|Kain - のこの| トローローローカートン| - カーカー ظهره -- ١٠٠٠ ١٩٧٨ -- ١١١ ف مسلما - ١١٠٠، جول علة ابرعيم فقال ملة اليكم ابرميم حنيقا ١٠٠٧ - ١١٠ عول ١٥٠٠ - ١١٠ ب ف كتابنا الموسوم بالملل からのううかか! ٥٠٥ ١٠ ١٧٠ - ٩) ف البيتا - ٩) ف النول والاجسام - ١٠) ف

٥٠٥ عليه السلم اعرف الاشارة ولا تواخذني بالعبارة ونقول انتم معاشر فَمَا يَنْطِقُ عَنِ أَلْهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَى أَفْصِلَ ذَاتِي لِنفسَ النجيَّ الصابية سلمتم بنبوة أعاذيون وهرمس وهما شيث وادريس عليهما السلم فبم عرفتم صدقعها أعجره اللعوى والحبر ام بدليل ونظر وكل الرسالة في الصورة البشريسة فعما بشر مثلكم وائتم مخبرون عنعم ما قدرتموه دليلا في حق شخص واحد ثبتت به نبوته او على الجملة صدقه في جميع اقوال ه فهو دليل المخبر الثاني والشالث وان أحاة

٨٠٥ وما مَنْ إليَّاس أَنْ يُؤْمِنُوا إِذَ بَا يُعْمُ أَلَهُ مَا أَنْ قَالُوا أَمِنَ اللَّهُ عليكم اتباعها والمحافظة على حدودهما واحكامها وانتهاج مناهجها .. في الغقول والانفس وتشابهت صوركم في البشرية والانسانية في الدعوات والصلوات والصيام والزكوات وقد تساوت اقدامكم رسولا فقد ادعى الرسالة لنفسه فكان انكاره اقرارا وعاد انكاره بها من حيث انكرها فان النبوة لا معني لها الا الخبر عن الله تعالى بانه ارسل رسولا ومن انكر فقد ادعى انه مخبر عن الله انه لم يرسل • ا تسليماً ومن سلم ان لله على عباده تكليفا وامرا فقسد سلم انه يرسل رسولا واغا النزاع وقع في ان الرسالة هل تتصور في الصورة البشرية فلد فلتم انها كانا حكيمين عالمين لا نبيين مرسلين قيل وبج وجب ومن عجب ما يلزم منكري النبوة أن من أنكر النبوة فقد اقر

٨٠٥ ١١١١ - ١١ ب ن عاده - ١٠ ب ن واقع

 جواب من ربكما قال ربّنا ألّذي أعطى كل تنيء خلقة مم مدي " مم قال بعد ما قرر التوحيد" إني رشول مِن رَبِ أنك أنيا أيون فن كان ١٠ يَالِيْكَ فَانْدِينِي أَهْدِلَةَ صِرَاطًا سُويًا ' وكانت ' الدعوة جادية ' على • رَبَكُم \* واما لوط فانه كان يدعو الناس بدعوة الخليل وما جرى لسان اولاده الى زمن موسى عليه السلم وكان من شأنه مع فرعون ماكان اذقال له فرعون وما ربّ العالمين فمَن رَبُّكُمُمَا يَا مُوسَى" آتَ عَنْ أَصَاماً إِلَهُ أَلْبَ لِمَ تَنْدُما لَا يَسْمَ وَلَا يُنْصِرُ وَلَا يُعْنِي عَنَ أَلِمْمَ مَا لِمَ وقال أتمندون ما تنجون والله خلقكم وتما تعلون وقال لأبيه ارز في جواب وما رب العالين قال رب السموات والارض وما بيدهما وفي به البداية معه باثبات النبوة كحال عيسي مع بني اسرائيل اذقال قد a) Alfalfy - a) wify - a) voit - 0) 14't - 1) 15 15 grd -بينه وبين قومه من عبدة الاوئان والكواكب من اظهر ما يتصور منكرا للتوحيد وجبتالبداية معه بالباته ومن كان مقوابه وجبت جُنُّهُمْ بِنَيْنَةٍ مِنْ رَبِكُمْ ولما كانت دعوة سيسًد البشر محمد صلعم ١١٥ حتى حقق عليه التوحيد بتمريف وحدانيته استدلاكم من افعاله عليه أَنْ جَاءُ لُمْ وَكُوْ مِن رَبِكُمْ عَلَى رَجِلٍ مِنْكُم لِيُنْدِرُكُمْ واما هود بعداء فقال يا قوم أعبدُوا أللهُ مَا لَكُمْ مِن إلهِ عَيْرَهُ ثم قال وَلَكِنِي رَسُولُ مِن رَبِ إَلَمَا لَمِينَ \* البِّت التوحيد ثم النبوة واما صالح بعيده قال يَا قُومُ أَعْبُدُوا أَلَّهُ مَا لَكُمْ مِن إِلَهِ عَيْرُهُ مُ قال قد جَاءَتُكُمْ بَيْنَةً مِن

غيرك وهذه هي ابتدا الدعوة بياأيما ألناس أعبدوا رئبكم أألذي خلقكم

تعرف ضرورة انك لم تكن فكنت وما كنت بنفسك بل بكون

لا عكنك انكاره وهو احتياجك الى صانع فاطر حكيم اذكنت

بانى جئت لارفع المهلة وارشدك الى معرفة المرسل بأن اخبر عنكُ بما

المعتزلة واما من قال بانه لا يجله ولا يجب عليه أن يجلسه بل مجيب

الافحام على من قال بالمهلة ويجب على النبي الهال النظر وذلك مذهب

واللزين مِن مَن مَلِكُم لَلكُمْ أَنْظُونَ فَكِيف يُهل موركله الى نفسه

فشخصاً والاستمهال انما يتوجه اذا خلت الدعوة عن الحجة الملزمة

وهو مامور بلىعوة الناس الى التوحيد والمعرفة حالة فحالية وشيغصاً

والدلالة المفحمة فان من تحققت رسالته في نفسها وتصدى لمدعوة "١٠

الناس الى وحدانية الله تعالى لا يخل دعوته عن الدلالة على التوحيد

اولا ثم يتحدى بالرسالة عنه ثانياً اعتبر حال جميع الانبياء عليهم السا

في دعويهم اما ادم ابو البشر فقد ثبت صدقه بإخبار الله تمالى ملايكته إني جاعِلُ في ألأُدْض خَلِيفَةً فلم يكن في اول زمانه منكان مشركاً 11, 12 (11...) 11, 12 (11 − 11, 12 (4 − 1, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17, 12 (4 − 17

دعوة الرسالة جا به سـ ١١٠ (١٠٠ - ١١٠ مور ٢ - ١١٠ ف.

١٠٥ فسجد له بامره ومن لم يسجد فكانه لم يصدق فاستحق اللعنة وهو

فيدعوه الى التوحيد وحين امروا بالطاعة فن صدق الله تعالى في خبره ١٠

اول من كفر واما نوح عليه السلم فاول كلامه مع قومه ان أعُبدُوا أللهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرَهُ ۚ فاثبَت التوحيد ثم النبوة فقال أَوْ عَجِبَتُم واما الجواب عن ردّهم الخوارق الى الخواص والتنجيم " وعلم السحر" والطلسات قلن الا يذكر العاقب حصول العجايب من الخواص والعزائم لكن امثال هذه الغرايب ليست تخلو قط عن حيل الخواص والعزائم لكن امثال هذه الغرايب ليست تخلو قط عن حيل و. كسبية تنضاف اليها من مباشرة فعل وجمع شي الى شي واختيار وقت وتعزيم قول واعداد الة واستعداد مادة "وبالجلة" من مزاول " ١٨٠٥ فعل وقول من جهة "المدعي بحيث يتبين "لماناظر ان ذلك ليس فعيلا

ما) از مليه السلام – ها) الني رسالته – ها) الرسول ما ادّعاه ب للمرسول – ها) اللمو وانّی ف الدعوة وان (ب وانما) – ۲۰۰۷ ف الدي – هما ف ر له – ۱۱ ف سـ – ۱۱۰۰ بل – ۱۱۰ بف و والتمزيم – ۱۱۰ ف المبرز
 ما) ف سـ ما) ف المبرز
 والتمزيم – ۱۱۰ ف المبرز
 ما) في المبرز</

ال ديرا - ي بن لكنا - م اويلم - ي ن السما المان ا

こうつずずー コーニコーー よこつー

١/٥ ١١ ف . - ٩) ادعوة النبوة -

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 28

اكمل ورسالته ارفع واجل كان ييسدي تارة مع عبدة الاصنام بإثبات الدوحيد فم بالنبوة يَمَا أَيَّمَا النَّمَا أَيْمَا وَيُمَا المَيْنِيَ عَلَمَا هُمَا المَيْنِيَ اللَّمَا اللَّمِيَةِ عَلَى اللَّمِي عَلَمَا المُسَاء بِوَلَهُ وَقَالَ مَهِم فَي وَجُودهم قرودة المَّ فاطر وشار كهم في وَيَكُم المَرِي عَلَمَهم وَالمَّلِينَ اللَّمِية مِن اللَّمِية مِن اللَّمِية مِن اللَّمِية مِن اللَّمِية مِن اللَّمِية في وجودهم قرواحيا مِن المَالِم اللَّمِية مِناها دالله على التوحيد ويناها واللَّمَا اللَّمِية مِن البيع ونظمها الاتيق والدَّعلى صدق دعواء وتحديد ولوبا يع يينه ولا الميابية ونظم اللَّمِي المَالية مَمَّ يسلم المورية المائية المستوات وعواء وتحديد ولوبا يعاراتها المائية ولي الميابية ولاية على رسالته وصدق الموجد واقترن مائية أللَّه المائية المنوية الماداتهم الجارية وعباداتهم وينائية المنائية وحتاليها المائية وحتاليها المدوية دالة على التوحيد واقترنت الدلاتان التقايد " فان أيلا يمكن المستمع الاستمهال وليس ذلك امرا بالتقليد " فان والتقليد " فول النيو أ قول النيو أ من غير حجة وفيها تقرد حجتان مفحتان التقليد أ يول أيكن المستمع ومنائه من علا عمال المرائل المنائلة من المستمع ويمائله حي لو المكرة طهر والتمائل المرائلة على المتوقة المدوية والمنائلة من المنائلة والمنائلة والمنا

بتلك الاجابة كرامة له وإنعاماً عليه ولم يقدح في علمه ذلك تجويز المجوز أن ذلك ربما يقع " إتفاقاً أو بسب اخر فاذا كان ميل ذلك معلوماً في الجزيات لكل شخص شخص عرف مواقع نعم الله تعمالى على عبده وكان بصيرا بزمانه مقبلا على شانه فا ظنك جمال من اصطفاه الله تعالى من خليقته واجتباه من بريته وقد تبين أنه يَغَلَقُ مَا يَنتَاه وَيَغَتَارُ مَا كَانَ أَهُم الْمِيرَةُ مِن أَمرِهم أَنتِها ويَغَتَارُ مَا كَانَ أَهُم أَلْفِيرَةً مِن أَمرِهم أ

قال المنكروم ولنا استولة اخرى وجب عليكم الجواب عنها منها لل المخارق للعادة اذا تكرر وتوالى صار معتادا بالاتفاق فا منها للوني المعادة اذا تكرر وتوالى صار معتادا بالاتفاق فا يومنكم في الحالة الاحوال الستم تشترطون " ان يكون الحارق في نافي الحال الشسس وتتكدر النجوم وتسير الجبال وتنشق السها وتزلل الارض لا تندرج تحت قوة " البشر ولا يتوصل اليه بالحيل بل غصت فعلا لا تندل تحت فعلا لا تتدلي في فلا يكون ذلك دليلا على دعوى هذا المدعي فالعاقل في بكونها اية على صدقه ما لم يامن التوالي والتعاقب بل يورثه ذلك بكونة أوتبعا اية على صدقه ما لم يامن التوالي والتعاقب بل يورثه ذلك توققاً وتربعاً

ان مجوز - ۱۰ ب ف وقع - ۱۰ از (لذي - ۱۰) ف تشرطون - ۱۰ ابان سجزني - ۱۰ ب فدره بان - ۲۰ ن يكور - ۱۰ ب فدره فدر - ۱۱ ب فدره ان في فيل الدر - ۱۱ ب فيل الدر - ۱۱ ب فيل الدر - ۱۱ ب فيله - ۱۰ ب فيمله - ۱۰ به و ۱۰ به و

١٥٥ التصديق فافهم هذه الدقيقة همذا كن علم أن له عنسد الله دعوة وكما اذا اختص الفعل! بوقت وقدر وشكل دل على ارادة مخصصه ولا ينجم الطريق على قدرة الله تعالى في اظهار التصديق" بالايات ١٠ بالصدق وكالم يختلف وجه "الدليل العقلي" على اصل الارادة باصل نفسه دل على قصده الى تصديقه وتخصيصه لرسائته أولو قدر ظهود بل يصرف عنه داعيه الدعوى ضرورة حتى لا ينقلب الدليل شبها بذلك الوقت والقدر والشكل ولن يقدر وقوعه اتفاقأ كذلك اذا يملم بالضرورة ان عظاماً رفاتاً رماماً" تجتمع فتحياً" شخصاً وتتشخص حياً من غير معالجة من جهة المتحدي ولا مزاولة امر عنه لا يكون رسوله فانا قد ذكرنا ان الفعل بتخصيصه ' ببعض الجايزات يدل على ا مثل تلك المعجزة " على يد كاذب لم يجز ان " تقترن بدعواه النبوة اختص الفعل بوقت تحدي المتحدي دل ذلك على إنه اغا" اراد تخصيصه التخصيص لم يختلف وجه الدليل على وجه تعلق الارادة بتخصيص •١ مستجابة فدعا واستجيب له علم ضرورة ان المجيب اراد تخصيصه للهُ تمالى انشاء في الحال تصديقاً لدعوته لمجلاف المعجزة فانكل عاقل ذلك الا فعلا وصنماً من الله تمالي يظهر منه قصده الى تصديق ارادة الفاعل فاذا فعله عقيب دعوته" مقترنا بلعواء وهو صادق في

الله تمالى فما بالكم ربطة صدق الرسول بالمعجزات هذا الربط ومنها قولهم هل للخلق طريق الى معرفة صدق الرسل سوى المعجزات الخارقة للمادات فان منعتم ذلك فقد حصرتم القول وحسمتم الطريق على الله تمالى وذلك تعجيز وان جوزتم ذلك فهلا وبب ذلك وجوب المعجزة فما الذي جمل المعجزة اولى بالدلالة من ذلك الدليا إ

و منها قولهم انكم لا تخلون عن دعوى علم ضروري في وجه دلالة المعجزة فتارة تدعون الضروري من حيث القرينة الحالية وهي اقتران التحدي بالمعجزة وتارة تدعون ذلك من حيث دلالتها على مند المخصص الى التخصيص وتارة تدعون ذلك من حيث دلالتها على منزلة التصديق بالقول وتارة تدعون ذلك من حيث سلامتها عن المارضة فبلا ادعيتم الضرورة في اصل الدعوى انه يعلم صدق المارضة

دائن فلم ان قوله خبر يجتمل الصدق والكذب فيقال لكم • والاحتالات تتوجه الى هذه الوجوه ايضاً فبطل دعواكم الضرورة فيها خصوصاً والمنازع فيها على راس الانكار قإن يمرونا آية يمرضوا ويقولوا يسخر مستير وكما تأتيهم مِن آية مِن آيات رتبهم إلا كانوا ۱۷۰ عنها ممريضين ما نسبتهم الى العناد الصرف نسبوك الى الجور

۳) ب ف الرسل - ع) ف حسرم - ه) ف الطرق - ه) ب سـ - ») اعلوم فرورية - ه) ا ز المم - ه...ه) ف صـدق المخصص الى التصـديق - ه....ه) ا...
 ۷(ه ۱) سورة ۲, غه - ۳) ع.(۱ - ۳) ا واين نسبتم - ع) االمباد - ه) ب نسبوا - ۱ المورد -

- 123 -

ر منها ان العقلاً كما يجوزون وقوع امثاله في ثاني الحال كذلك يجوزون وقوع امثاله في سالف الايام او في قطر اخرمن الاقطار ً او ظهور ذلك بفعل فاعل اخر وان كانوا عاجزين عن معارضته فرباً لا

يعبز غيرهم فعبزهم لا يدل على صدقه

ومزيا ان الشك في صدقه لكل واحد من الناس فيجب ان و

يكون الرافع للشك لكل واحد واحد وعلى مقتضى ذلك يلام ان

يخص كل واحد اوكل جمع غيب او حضور بمعبزة خاصة وليس

ذلك شرطا على اصلكم بل عندكم المعبزة الواحدة لجاعة من اهمل

الخبرة والبصيرة كافية ويلام التصديق على غيرهم من اهل التقليد
الاعباز والتحق بالمعاد فاذا يلامنا تصدي الانبيا الماضين ولم

ولم يشاهدوا ما ظهر على يدماً من الايات وهذا مشكل

ولم يشاهدوا ما ظهر على يدماً من الايات وهذا مشكل

يظهر الايات على يدي كاذب ولا يظهرها على وفقاً صادق فلا ذلك و

يضره في الالهية ولا هذا ينفعه في الربوبية وكثير من الانبياء قد

خات دعوتهم من المحبزة فعضوا على امر الله دعاة للخلق من غير
١٠٠٥ يغره على الماليات منهم ومن غير اكباب على طلب الايات من

۳) از ئم — ۵) ا سـ — ه) ف الوان — ۱۳۰۰، ف التجوير لا يرفع على الغرورة — ۷) ف زغز — ۸) ف الملكية — ۹) اوالمن والمتمن — ۱۳۰۰، ۱۱ سـ ا ۱۹۰۰ تبتر البارة

١٨٥ و ١١٧٥ - م) ف خلله - ٣٠٠٠٩) ف وحصل ذلك كان معجزة له -

المحض فالا وجه الخلاص ولات حين مناص قال اهم الحم اما الجواب عن السوال الاول ان المتاد اغا لم يكن دليلا لانه لا اختصاص له بلدعوى الملدعي وغير المتاد يختص بلدعواه اختصاص دلالة اما من حيث القرينة كحمرة الخبط وصفرة الوجل واما من حيث أن اختصاص الفعل بلدعواه كاختصاصه بوقت معين و بلدعواه دليل قصد المخصص الى التصديق والوجهان حاصلان بنفس الاقتران ولو قوالى الخارق بعد ذلك لم ترتفع هذه الدلالة فان اعتياده أ في ثاني الحال لم يرفع القرينة الاولى ولا ابطل الاختصاص الاعتياد" وقال بمضهم المعجزة كها" سلمت عن المارضة تسلم عن الاعتياد" من قي ثاني الحال ولهذا لم يمهد من معجزات الانبيا، ما كان خارقًا في فيندفع بما ذكر ناه مناً للالزام" واما الجواب عن السؤال الثاني فهو" يقارب ما ذكر ناه من تحقيق وجه دلالة المحبرة" وبالجملة التحويزات الخيالية والوهمية مدفوعة" مه مه بالدلايل المقلية والقرائن القطمية وقد قررنا ان المجزة ذات دلالة عقلية وهو اختصاصها بتحدي المدعي واقتضاء الاختصاص قصداً الى التخصيص وجواز حصول مثل ذلك في قطر من الاقطار او في

الاول ثم صاد معتادًا في الشاني الحال " وانما هو الزام تجويزي عقلي

۷) از المكم في المن المنرار المسهر) ب ما دورا ف اعتباره المعتبار المعتبار المعتبار المعتبار المعتبار المعتبار المعتبار المعتبار المعتبارة المع

۳) اورستدل – ۷) ف بعد – ۱، ۱۵ اسـ ۱۹ سه) ب سـ ۱۹ و ۱۰ ف سـ ۳۰۰۳ ف غارق المادة – ۱۹ ف خارق المادة – ۲۰ ف غداد – ۲۰ ف ز هذا – ۷) ف كندلال – ۲۰ ف ز هذا – ۷) ف كندلال –

وما الجواب عن السؤال الثالث ان نقول كل من عارضه شك في صدق المتحدي وجب اراحت لكن المعجزة اذا ظهرت لاهل المخبرة وحصل لهم العام بذاك وهم جم غفير فاحرى ان لا يبقى علك لاهل المستاعات الاخراوان اشد الساس انكاراً من كان واذا ظهرت المعجزة على خلاف ما توهموه فهم اولى المنوقة والتخيل و الاقرار بتصديقه ويلزم غيرهم من العامة اذا سعموا منهم جلية الامر الاعتراف به من غير قوف ولا ريب ولا يجب على النبي عليه السلام الم في أعاد الناس وافراد كل واحد بمعجزة خاصة وإذا تقرر صدقه في "قطر اخر باستفاضة المخبر اليه والمواترة" عليه واما في غير زمانه بإلنقل والاستفاضة والشيوع

راما الجواب عن المواال الرابع انقول نحن أنجوز الاضلال على ١٠ الله تمالى ولكن بشرط ان لا يقع خلاف المعلوم وبشرط ان لا يتناقض الديل والمدلول ولا يلتبس الديل والشبهة وبشرط ان لا يودي الدر الى التسجيز وبشرط ان لا يودي الى الدر الى التسجيز وبشرط ان لا يودي الى الدر الى التسجيز وبشرط ان لا يودي الى التكذيب في القول ونذكر "

 وبطل ان يكون كاذباً لحصول الحارق للمادة على يسده وعلى وفق ١٠ وان يستند الى علم ضرودي ولكن الضروري دبماليكون بعيد المبدا ٤٧٠ • يلىخله فيطالع الصور كل سبت فبلو لم يظهر النبي معجزة قط كاز فالعلم الحاصل به كالعلم الحاصل بكونه مريدًا أفان التخصيص يدل فيقال هذا المتحدي امها ان يكون صادقاً وامها ان يكون كاذبًا دعواه من غير إن يعارضه معارض واقتران هذه المعاني معا يستمقب علماً ضرورياً بصدقه فيدعي الضرورة ها هنا لا في اول الدعوى وان عددناه من جنس العلوم الحاصلة بوجه دليل التخصيص بالتصهديق وانما يستند اليه النظري بعدنظريات كثيرة وربما يكون قريب المبدا جنس العلوم الحاصلة' بقراين الاحوال فهو في اول المرتبة يصل اليه الاية واماراته في التوراة والانجيل اكثر من ان تحصى ولقسد كان ما مضي من الدلايل كافياً له فلهذا اقتصرت معجزات على اظهمار الامر للاميين من العرب دون أهل الكتاب من اليهود والنصارى فانهم كانوا محجوجين بما ثبت عندهم من الاخبار عن الصادقين فيستند اليه في اول المرتبة والعلم بصدق النبوات أن عسددناه من النبي ألأمي ألذي يجذونه مكتوبا عندهم في التوراة وألانجيل الاية وعلى لسان الخليل عليه السلم "رَبُّ وأنبَت فيهم رسولًا لموسى عليه السلم ببت صور اعني صور الانبياء والاولياء عليهم الس واما الجواب عن السوال السادس نقول كل علم نظري لا بد

م) ١٠١٠,٧ — •) ب ف زاجابة لدعوت م – ١، ١٩١٠,٩ – ٧، ف الصوم – ٨) الخبار الصادفين – ٨) ف زكان المهابة الم – ٢

وجود العلم لا محالة وكنصب دلالة التوحيل لتسدل على الشرك! والاضلال "على الاطلاق يجوز ان يضاف الى الله تعالى بمنى انه يخلق ضلالا في قلب شخص لكنه إذا ادى الى محال فهو محال فلا يفعلـه لتناقضه واستجالته ولا لقبحه وبشاعته

واما الجواب عن السوال المجامس نقول! لا ينحصر طريق. التعريف في المعجزات بل مجوز ان يخلق لهم علماً ضرورياً بهسلق الذي فلا يجتاج المذكر ألل طلب المعجزة ليموف بها صدقه او ينصب لم امارات اخر غير خارقة للمادة لكن يتبين الواحد محكم أقرينة لمها امارات اخر غير خارقة للمادة لكن يتبين الواحد محكم أقرينة الساع المالاسكلاله والقال صدقه والقراين لا تنحص في طريق واحد ورب قرينة تصديقه علماً لشخه أعبر الملايكة الإيكان أو بجبو من استاهله. وما عن صادق اخر يخلفه وجب تصديمه واذا اخبر من ثبت صدقه بدليل ما عن صادق بشارة المن يعده واعلاماً للخلق بإيات في خلقه وصورته وقوله و فعله وجب على كل من سع ذلك تصديقه بإخبار الاول ولهذا اخبر وفعله وجب على كل من سع ذلك تصديقه بإخبار الاول ولهذا اخبر يرشول يأتي من مثل هذه الحالية على لسان عيسى عليه السلم و مُبتَيْراً وبينوراً ومؤله ولي يأتي من يُعدِي أسمة أحماً أحماً وعلى السلم ومبيّراً

- 111 -

لو ارتفعت بطلت المدلالة وتناقضت المدعوى خصوصاً فيا ارسلوا به السهم و كلف الناس تصديقه في اقواله و متابعة في افعاله والاصح ألهم معصومون عن الصغاير عصمتهم عن الكباير فان الصغاير اذا أنهم معصومون عن الصغاير وما اسكر كثيره فقايل ورام لكن والبجوز عليهم عقلا وشرعاً مثل ترك الاولى من الامرين المتقابلين ٥٧٥ والجوز عليهم عقلا وحظرا ولكن التشديد عليهم في ذلك القدر يوازا وجوازا وحظرا وحظرا ولكن الامور وحسنات الابرار سيات يوازي المتمديد على غيرهم في كباير الامور وحسنات الابرار سيات المرين وتحت كل زلة مجري عليهم مر عظم فلا تلتفت الى ظواهر الاحوال وانظر الى سراير المآل

۳) ابصدف -- ۳) ااحوالہ -- ۲، ف سـ -- ٥) ن قلیلہ -- ۳) ن فی حتمم ۱۰ -- ۱۰ ن وازی -- ۳ ن الاقبال --

٩٧٥ امر غيره على عباده باستماع دعوته والنظر في معجزته والنبي يصح اولا على انه مريداً وهذا التخصيص بعينه يدل على انه مريد همذا المراد والرسالة انما يكن لاثباتها بعد اثبات كون الباري تعالى آمرًا ناهياً مكلفاً واجب الطاعمة ومن لم يثبت كون له آمرًا ناهيا لم يكنه ا بعينه وكون المنازع على راس الانكار لا يدفع الضرورة الواقعة في العلم فانه بعد ظهور الاية معاند عنادًا ظهاهرًا واعلم ان النبوة اثبات النبوة واول امر ' يتوجه منه تعالى على عباده فانما يتوجه اولا على رسوله بالدعوة الى التوحيد بأنه لا اله غيره اي "لا خالق ولا تكون اية الصدق معه لأن حقيقة النبوة هو صدق القول مع ثبوت " وذلك هو المعن بالعصمة الواجبة للانبياء عليهم السلام لأن العصمة الايات قد تكون ايات مخصوصة على كل مسئلة وقول يدعي ذلك الاية فلو قدر نبي خالياً عن الاية فكانه لا نبوة لـ مبد لكن وذلك مثل دلالته على التوحيد بأن الاله واحد في خلقه وامره لا صدقه في جميع اقواله ثم يودي رسالته ولا يتصور نبي قط الا وان شريك له وقد تكون الاياث عامة تدل على صدق قوله في جميع اقواله وأحواله وتلك الايات قد تكون من جنس الاقوال كايات " الكتاب وقد تكون من جنس الافعال كايات الاحيا. وقلب الجاد حيواناً وبالجملة فدلالة الصدق 'لا تنفك عن حالة ومقالة طرفة عير

م) ف كوند - ه) ف يرفع - ه) ف وعناده ظاهر - ۷ ب ف يعج - م... من ف له أرزًا ونعيا - ه) ف ز الريالة و - ١٠٠١من ف ـ - ١١٠ ف

340 1 ... 1) 1 ckip -

والقلاح في وجه المعجزة وغيرهم من المشركين فلا متمسك لهم الا القول بأحالة النسخ وشخصاً فشخصاً بما ظهر عليه أ من الايات وبما الخبر من ثبت صدقه عندنا وانما يتحقق ختم الائبياء عندنا بخبر النبي الصادق عليه السلم وعاً أخبر القران أنه خاتم النبيين ومن الكر نبوته من إهل الكتاب

المعنى الداير فى الضعير بأوضح عبارة واصح تفسير وصار ذلك شرقًا وكرامةً لهم كما قال تعالى يلسكانٍ عَرَبِي مُمِينٍ وكذلك تميز لسان النبي •• صلى الله عليسه وسلم من لسان العرب \*\* بأسلوب اخر من الفصاحة ٠٠ شرفاً وكرامةً له "كما قال تعالى وَلَقَدْ كُوْمُنَا بَنِي آدَمُ" كذلك عذوبة اللسان ورطوبة اللفظ وسهولة المخارج والتعبير عن متن واستبصر وصار ذلك شرقا وكرامةً كما قال ً لِمُنْتِنَ لِلنَّاسِ مَا مُزِّلَ تميز لسان العرب ولغتهم من ساير الالسن واللغات بإسلوب اخر من والحقائق الرزينة كما لا يخفى على من انصف واعتبر واختبر كلماته المبينة والبلاغة الفايقة والبراعة إلمطابقة لما في ضميره من المعاني المبينة ٧٢٠ جا. به همدَى المنَّاسِ وَيَهْنَاتٍ مِنَ ٱلْهُدَى وَٱلْفُرْقَانِ ﴿ وَوجِهُ دَلالتِهُ عَلَى صدقه من حيث لفظه البليغ ومعناه المبين فنقول كما تمسيز نوع الانسان عن أنواع الحيوانات بالنطق المعبر عن الفكر وصار ذلك فال اهل الحق الدايل على صدق زبينا عليه السلم الكتاب الذي

٣) ف على يده - ٣) اوربا - ١٠) ف يعنق - ١٠) ب ف لد - ١١) ادرجة - からとけい - v) ivi、1 - v) 目のうで - ・1) ひょー ١١) ١٧٠٨١ - ١١) القس - ١١٠ ب ف ذ كلهم

### القاعدة العشون

# ني اثبات نيوة نينا جمحد ميل الله عليه وسلم

٣٩٥ ويجب على كل مكلف الايمان بالله وملايكت ه وكتبه ورسله اوافا وان حمدًا الصطفى صلى الله عليه خاتم الانبياء ٌ وبه ختم الكتاب والبعث والميزان والحساب والحوض والشفاعة والصراط والجنسة جواز النسخ فى الشرائع وان همذه الشريعة ناسخة للشرائع كلها والكفر والقول في التكفير والتضليل وبيان سوال القبر والحشر واذا حققنا القول في النبوات وبيان صدقهم بالمحزات فالانبياء .. ثبت صدق من تقدم على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم اسماً فاسمه والنار واثبات الامامة وبيان كرامات الاولياء من الامة وبيان من الكلام في السمعيات من الاسماء والاحكام وحقيقة الايمان عليهم السلام عن ورد اسمه في الكتاب ومن لم يرد واجبو الطاعة وبيان معجزاته ووجه دلالة الكتاب المزيز على صدقه وجمل

۳) ف ز مصطفی -- ٤) ف وجله -- ه) ف للثريب لا -- لا) ف المحلق --

٣٧٥ ) ف زوان لا يفرق بين احد من رسله ( ولمله عا كتبه الشهرستاني ) --

 \* يجري الليل والتهاد ولسان المعارض عي عن المعارضة من ممدة خمس .، واستباحة الاموال على اهون الامور وايسر مسا في المقدور وهو • يَأْتُو ابِمِيْلُ هَذَا ٱلْفُرَّآنِ الاية 'افلم يكن بليغ من بلغا. العرب'' وفصيح أُعِدُتُ لِلْكَافِرِينُ و كِيفٍ لا يكونِ السَّعِيزِ ظَاهرًا ظهورِ الشَّمسُ والكتابُ يُفَرَأُ عليهم قُسلُ لَئِنِ أَجَنَعَتِ الْإِنْسُ وَأَلْءِنُ عَلَى أَنْ دلالةظاهرة على ان مضمون القران حق وان قول من اتى به صدق لنوعي٬ الجن والانس وقد خيروا بسين معارضة القران والخروج ممارضة سورة واحدة افلا يكون ذلك" عجزًا ظاهرًا ونكولا واضعاً وإن استراب في ذلك مستريب تشكيكاً لنفسه في مظان القطع واليقين وتسييماً \* للغزالة بالطين فالنقد حاضر لم يبدل ولسان ٢٧٩ القران على راس التحسدي كما ورد في الممبر القران حي يجري كها ماية سنة وزيادة وبلفا. العرب قد اجتمعت لهم متانة الشعر في العصر من فصحائهم يتصدى لممارضة هميذه الدعوى المريضة الواسعة الاولولطافة الطبعمن العصر الاخير أؤكم يفدنا عجز الاولين والاخرين فيسه بذل المهج والنفوس واستحلال النساء واسسترقاق الاولاد وبان خزيهم اندرهم صاحب التنزيل وحذرهم المتحدي بالدليل فإن بالسيف والسنان فكريف اختاروا الاشدعلي الاضعف واثروا مسا مُ تَفْعَلُوا وَكُنْ تَفْعَلُوا فَائْشُوا الْنَارَ الَّذِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْعِجَارَةُ

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 29

السَّمْجِيزُ عِن الاتيان بِعُلم كَتَاباً وقرانًا ۚ قُلْ فَأَنُّوا بِكِتَابٍ مِنْ عِنْدِ ٱللهِ ٨٧٥ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا " هُم ثنى ذلك فقال فَأَنُّوا " بِحَدِيبَتِ مِثْلِهِ ولما عجزوا َ فَانُوا بِمَشْرِ سُورَ مِثْلِهِ مُفَتَرَيَّاتًا وَزِلُ عِنْ العشر الى سورة مثله فقال تعالى وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَا نُوْلِنَا عَلَى عَبْدِنَا فَانُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ خارج عن جنس كلام العرب " وعن كلماته ايضاً وبنوع اخر " من ونثرهم وسجمهم وشعرهم بحيث لو قوبـل افصح كالماتهم لسورة • واحدة من القران كان التفاوت بينهما اكثر من التفاوت بين لسان وبين ما زل "عليه من الكتاب الميمن على الكتب كلها كان الفرق وتنزيل ُينزل عليه ' دلالة له ' على صدق ه ومعجزة له على فصحاء عن الاتيان بثله زل عن ذلك حين قال القوم انه افتراه فقال قُلُّ • ا إَلَيْهِمُ ۚ وقال النبي صلى الله عليه وسلم انا أفصح العرب وانا أفصح من نطق بالضاد و كذلك تميز القران عن ساير كلهاته باسلوب واخر الفصاحة والجزالة والنظم والبلاغة ما لم تعهده العرب في نظمهم بينهما' فرق ما بين ألقدم والفرق والصرف بينهما صرف ما بسين وَأَدْعُوا شُهِدَا } كُمْ مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُم صَادِقِينَ \* وَلَا ظَهْرِ عَجِزَهُمْ العرب وبين ساير الالسن ولو^ خاير مخاير بين كمات النبي نفسه الولاية والصرف فعلم ضرورة وقطعًا ان الذي جاء به وحي يوحى اليه ٠٠ العرب وبلغاء اهل اللسان وشعراء ذلك الزمان فتحدى بذلك تحدي

m) によい ー よいらら以る ー の) ららとなっ ー の ニー へ) ら となっ ー へ) ら は し ー かいか ! ら 火 は ー ・1) ニー ・10 ! でし ー へ) ら は ー ・10 ! でし ー ・10 とは ー ・10 になっている ー ・10

قال اهل الزيغ والبالمل لناعلى مساق مسا ذكوتموه من اعجاز

(۱) ف يظهر - ۱۱ ب المين - ۱۱۰ و الحهر - ۲۰ ف الفرقان ۱۳۰ ب اما ب على ما - ۲۰ ف كيفية - ۳، ف التبجب - ١١٠ اـ -

كيف ولو اعتبرت سورة بسورة اعتبار متامل فيها منصف صادف كل سورة على حيالها اشتملت على صنفي من الفصاحة وضرب من البلاغة والجزالة ولم تشار كها في ذلك سورة اخرى وربا تكون القصة واحدة والتمير عنها مختلف اختلافاً لا يجل بالماني ويكون اسلوب النظم والبلاغة نوعاً اخر يباين الاولى واختبر هذا المعن في و قصة مثناة وبالخصوص في قصة موسى عليه السلم في سورة المص وقصته في سورة طه فن ذا الذي يقدر على مثل ذلك من البشر وكيف يصل الى غايته النظم 'والجزالة فيه قالوا إن هذا إلا فطنت البلنا، من العرب لبديم النظم 'والجزالة فيه قالوا إن هذا إلا سخو"

" " والما من حيث اللفظ المسلم عليه القران من غرائب! المحمم والما من حيث المعني في المسلم عليه القران من غرائب! المحمم وبدائم المعاني التي عجزت الحكماء والاوايل عن الاميين من بمثاها نوع اخر من الاعجاز خصوصاً من نشأ يتيماً بين الاميين من العرب ولم يقرا كتاباً ولم يدرس علماً ولا تلقف من استاذ ولا تعلم من مملم فلولا انه وحي محض يوحى عليه وتنزيل ثرل اليه والا فن ابن لطبع مجرد يجود بمثله وايضاً فا يشتمل عليه القران من قصص الانبياء والمرسلين كيف جرت دعوتهم ومن ابن اجاب كلمتهم الانبياء والمرسلين كيف جرت دعوتهم المحتال عليه المباب كلمتهم المنابع المحتال المحتا

اف المجزات (الخامرة على ايسدي الانياء - ١٠) ف الخبرت هي - ٧) ف ساد د) ف تقدر - ١٠) ف شعبر - ١٠) ف تقدر - ١٠) ف شعبر - ١٠) ف تقدر - ١٠) ف الحبر - ١٠) باز كان ف كان - ١٠) بان زيكون - ١٠) ما ١٠٠٠ - ١٠) هر٢٥ - ١٠) باز كان ف كان -

القران سؤالان احدهما ان القران بمعنى القرو والمكتوب صفة قديمة عندكم والقسديم لا يكون معجزا وبمعنى القراءة هو فعل القاري وتلاوته وفعل العبد لا يكون معجزا

فلد قلم إن الرب تمالى يخلقه في الحال من غير كسب النبي قيل وفي اي محل يخلقه افي لسانه ومن المعلوم ان الحرف والصوت القايم. بلسانه ومخارج حروفه مقدورة له والمعجزة لا تكون مقدورة للعبد ام في محل اخر من شجرة او لوح أو قلب ملك فالمعجزة ذلك المخلوق لا ما نطق به النبي فها هو معجزة لم نسمه وما سمعناه ليس بمعجزة فا الجواب عن هذا السوال

ورائافي الكم قالم وجه اعجاز القران فصاحته وجزالته ونظمه ..
 وبلاغته فا حدود هذه المعاني اولا حق نبين حقايقها فنتكلم عليها اهي افرادها معجزة ام عجموعها وقد راينا كم اختلفتم في ان القران معجزة من جهة صرف الدواعي ام من جهة ما اشتمل عليه من بليع النظم والفصاحة ومن قبال بالقسم الثاني لا مرية فيمه ان المحجز ه. بديمة ام الجزالة ام النظم ومن المملوم الذي لا مرية فيمه ان المحجز ه. يكون في كلام المدرب مثله من حيث النظم والجزالة ومن قال بالثاني يكون في كلام المدرب مثله من حيث النظم والجزالة ومن قال بالثاني يكون في كلام المدرب مثله من حيث النظم والجزالة ومن قال بالثاني فقد جوز الماثلة في الاول فلم يظهر ظهور انق لاب الجاد حيوانا

• فيلقيه وحياً الى قلب النبي ويعبر عنه النبي بلسانه كما قال تعالى إن

كَفُولُ زَسُولِ كُوبِيرُ اي تَدَيلا ووحياً وكا قبال عَلَمَة شَدِيدُ الْفُوى

ويجوز ان يكون قد خلق الله هذه العبارات النظومة بعينها في

اللوح المحفوظ فيقرأ جبريل عليه السلم منه ويقرأها على النبي صلى

ثُورًا نَهُ وَجُوزَ انَ يَخِلَقُ اللهُ ذَلِكَ الكَلامُ فِي قَلَبِ اللَّكُ او فِي لِسَانَهُ

عَلَينا جَمَعُ وَقُولَ نَهُ اي في صدرك وقلبك فاذا قراناه اي جعناه فأتيع

ونعت في الصدور كما قال تمالى وَلا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَائِكَ لِنَجَلَ بِهِ إِنَّ

نحريك اللسان مقدورا له لكن الكلام المعجز ما اشتمل عليه الضمير

ه) فر دوج - ۲) فریسمه
 ۳۲۹ ه ا انتظام - ۳ النظام - ۳ النظام - ۳ النظام - ۳ النظام النظام - ۳ النظام النظام النظام - ۳ النظام النظا

اصلا فالارتسام في النفس والحيال كالانتقاش " في التراب سوا. فيبقى نظم الشمر نقشاً بعد نقش زماناً بعد زمان ابد الدهر و كذلك ارتسام قلب النبي من القاء القران اليه وحياً وتنزيلا كانتقاش التراب الناعم بالنقش " المنقور في اللوح " فيكون المرتسم قلبه " والمدير عنه هو طريق وجوده معجزا

وعلى فريمة أخرى ظهور كلام الباري تمالى بالمبارات والحروف والاصوات وانكان في نفسه واحدا ازليًا كظهور جبريل بالاشخاص والاجسام والاعراض وانكان في نفسه ذا حقيقة اخرى" متقدماً مين لان قلب الاشخاص عال وان قيل انعدمت حقيقة ووجدت ههه حين لان قلب الاشخاص عال وان قيل انعدمت حقيقة ووجدت ههه يالمبارات أو ظهور روح ما بشخص ما فكما صارت العبارات شخص المن المن كذلك صارت صورة الاعرابي شخص الملك وقد عبر القران

تفهم عبارات القران الجواب عن الموال النافي فنحقق اولا حقائق الفصاحة والجزالة والنظم والبلاغة ونميز بين كل واحد منها شم نبين ان الاعجاز في كل واحد او في المجموع فنقول اولاقولاعلىسبيل المباحثة والبسط ۱۱) مدرسام - ۱۱) ا... ۱۱) ما ۱۰۰۰ (۱۰۰۰) ا... - ۱) ف الاحتاس - ۱۰ ف بالدارة - ۱۵ تشخص ۱۱) الاعراض - ۱۵) ابتل - ۱۷ ۱۸ - ۱۸ ۱۰ - ۱۸ از بحقیة -

٤ الطبع في انشاء الشعر فضلا عن نظم مخصوص فا القدور منه وما " ا فيه سور أ منظومة على تراب ناعم حتى انتقش بها نقشاً مطابقاً كان الالقاء مقدورا له ' والنقش ' غير مقدور له ' اذ ليس يمرف الكتابة ولا نحس من انفسنا قدرة على نظم ذلك بل ربما يكون الراوي عديم غير المقدور' فنقول اذا قرانا شعرا من كتاب او سمعناه من لسان وحفظناه ارتسم الخيال في القلب والنفس بذلك الشمر وتمكن منه الله عليه فيسمع الني منه ⁄كا′ لو يسمع الواحد منا ويكون المعجز بالدعوى والتحدي لا اظهارً'' المعجز كخلق المعجزً'' في الدلالة على روينا شمر الشاعر فنحس من انفسنا قدرة على التلفظ بذلك الشمر وحفظه مقدورًا أله لكن النظم المرتب في المحفوظ والمسموع غير هو الكلام المنظوم وجبريل مظهر والنبي مظهر كإ ان واحداً منا الني عليه السلم وهذا كما خلق الله تمالى الناقة في الصخرة ثم اظهرها منها عند دعوة صالح عليه السلم فيكون اظهار' المجزة'' مقرونًا و الصدق وينبغي ان ننبه ها هنائا على همذه الدقيقة وهي انا إذا مقدور ُله وهو ُكما لو ُ القي من لا يعرف الكتابة اصلا لوحاً منقورا • ا يقراه ويبكون مظهرا لكن اظهار جبريل اظهارنا ليدلأعلى صـــدق ثُمُّ عبر بلسانه عنه فيكون المسموع والمحفوظ من حيث انهسممه

المحاورة المتادة وفوقها ما تتحقق ' في المكاتبة والمراسلة وفوقها درجة ما'' تذكر في الخطابة والمواعظ" وفوقها درجة ما ينتظم به الشعر وليس فوقها درجة للنظم عند العرب فهو على اقسام لا تنضيط ولذلك سمي الشعر نظماً وما سواه نثرا ثم اذا اجتمعت الفصاحة والجزالة والنظم اطلق عليها اسم " البلاغة من بلوغ الكلام درجة الكيال هذا قولنا على سبيل المباحثة والبسط

اما فو ناعلى سبيل النعديد والضبط فتنول الفصاحة عبارة عن دلالة ٧٣٥ اللفظ على المهن بشرط ايضاح وجه المدي وايضاح عبارة عن دلالة كلا والميناً وايضاح المدرض فيه والجزالة عبارة عن دلال قاللفظ على المدي بشرط قلة الحروف والجزالة عبارة عن دلال قاللفظ على المعنا بشرط قلة الحرون اللفظ واختصارها وتناسب مخارجها وربما يجتمع المعنيان فيكون اللفظ فصيحاً جزلا مماً فتجتمع ممان كثيرة في الفاظ يسيرة كما يقال نفل الدري ونصيب المفضل ومثاله في القران وككم في ألقضاص كيوة الدريا يتباينان

وانظم ترتيب الاقوال' بعضها على بعض! ثم الحسن فيه يتقدر •• بقدر''تناسب الكلمات في اوزانها وتقاربها في الدلالة على المعنى وذلك انواع واصناف

والبعوغُدُ عبارة عن اجتماع المعاني الثاثة اعني الفصاحة والجزالة والنظمُ بشرط ان يكون المعني مبينًا صحيحًا حسنًا ' ومن المعلوم

٣٩٥ كما ورد في القران يَومَ تَمُورُ السَّمَاءُ مُورًا وَتَسِيرُ الْعِبَالُ سَيْرًا فان فانظم يطلق على مطلق التركيب والترتيب لكنه مينقسم اقساماً فقد يقع ركيكا وقد يقع رفيمًا" مما" دونها درجة مما تتحقق" في فكان المور المضاف الى السها. والسير المضاف الى الجبال مفصعاً عن والقسم الاول مثل قولنا تحرك الجسم فانه يطلق على حركة الجادات" . والنبات والحيوان والانسان والسبا والارض وكل ما هو قابل للحركة وسارت وجاءت وذهبت ثم هو مع فصاحته لفظ جزل لانه متلاقي وااغبط المنحصر الغرض والمعني 'فيه اللفظ قد يكون دالا على المعني " حركة لطيفة لجسم لطيف وذلك كالشماع يذهب شعاعاً بخلاف السير ١٠ متن الغرض مبيناً عن المعني اللايق به وكان افصح من تحركت الساء الجزالة وقد توجد الجزالة والفصاحة في لفظ واحد وقد توجد في الفاظ 10 ان يكون مفصعاً عن كنه حقيقته معبرا عن غرض المشكلم وإرادته مم اذا وضع 'اللفظ لموضوع'' خاص عبر عن تلك الحركة بعبارة اخص المور اخص دلالة من السير وهما اخص من الحركة وذلك ان المور التركيب ميقارب المخارج سهل التلفظ به مطابق المعني وذلك هومعني ليتضح الغرض والمعن ' به ثم نقول قولا ثانياً على سبيل التحديد دلالة مطلقة اما وضماً واما مجازًا وقد يكون دالًا على المني' بشرط كثيرة وجمل من الكلام غير يسيرة ولا بد من نظير آلمك الكلمات

واسوا) في - 11...وال ب، - حول ب في الجماد - حول في جمع

• ، ومعنى '' ثم انظر كيف خصص اسم الربوبية في حال '' تربيبه'' و كيف عمم الخلق اولاثم خصص و كيف ابتــــدا خلق الانسان من العلق ١٠ مخصوصة انظر الى اول ايسة زُلت كيف اشتملت على وجوه من • بالانبيا عليهم السلم وهنالك تضل الافهام وتكل الاوهمام وتمود ١٩٥٥ •) بن او معره - ان ف ذالني - المالكم - ما ارا س او فن اراد ان يعبر عن تقدير الخالقية عوماً لجميع الخلق في العسالم ثم م) ا الاحكام ف الانضام – مما ب فكره – 10 خطأ في الامل لملّ العواب 一 101年 — 100 - - 100 四月 - 100 少元年 -حيث كانت مرتبته في حال قبول صورة الوحي مرتبة العلق من عند خواص الحكم الربانية عفاء وَأَوْ أَنَّ مَا فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةً أَفَلَامُ وَٱلْبَخْرُ يَعْلُمُ مِنْ بَعْلِوِ سَبَعَةً أَبِدُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِيَاتُ ٱللهِ وَلِقَدُ أَ البلاغة والمكم إقرأ بأسم ريك أليذي غلق الإنسان من علق خصوصًا للانسان المطابق خلقته بخلقة' العالم باسره كيف يعبر عنه بلفظ افصح منه بيانأ واوجز لفظأ واشرف نظمأ وابلغ عبارة العقول البشرية عند الاسراد الالهية هباء وتستحيل الحواس الانسانية قصر من قصد اعجاز القران في "سورة طويسلة وحصره" في ايات غاية الانتظام ونهاية الابرام ومن ذا الذي يصل بفكره الضعيف وعقله المد بمحاديات' الوهم والخيال الى الحكم المحققة في تركيب الحروف وترتيب الكلمات التي هي كالمواد والصور ومطابقتهما لعالم الحلق حتى ينطبق عالم الامر على عـــالم الحلق وذلـــك العلم الاخص المهل د د د منا - ۱ د ۱۲۰۱۱ - ۱ د وقد - ع ب ن على -

٥٣٨ قد احست من انفسها أن القران خاوج عن جنس كلامهم جلة و كذلك كل من كان له ادنى معرف ة بالدربية يعرف اعجازه الا ان البلغساء فصاحة وجزالة ونظمآ بحيث عجزت عن معارضتها عجز من لم يقسدر يمرفون وجوه الاعجاز فيه على قدر مراتبهم في البلاغة ومن كان افصح وابلغ كانت معرفته اشد واوضح كما ان من كان اسحر في ان القران فاق كلام العرب بمحاورتها ' ومراسلاتها ' وخطبها واشعارها عليها اولا واخرالا عجز من قسدر في الاول وعجز في الاخر والا لكانوا يمارضونه بما تمهد عندهم من الكلام الاول فالقران معجز في الطب في زمن عيسي الكانت معرفته باعجاز احيساء الموتى وابراء من حيث البلاغة التي هي عبارة عن مجموع المعاني الثلثة والعرب زمن موسي كان علمه ومعرفته باعجاز العصا اوفر ومن كان اخذق •ا وجوه الاعجاز لا يوهن وجه الاعجاز ولمسذاكو اجتمع عنسه العار بوجوه الاعجاز العلم بوجوه الحكم والمعاني الشريفة فيه كائت. معرفته اكثر ولو ْ ضم الى ذلك العلم بوجوه ۚ تمحيد السياسات العاما الافعال والحث على معالي الشيم والهمم كانت معرفته بالاعجاز في الأكه والايرص اكثر ومن كان اعلم في علم الطبيعة في زمن الخليل والعبادات الخاصة والامر بمكارم الاخلاق والنعي عن ذميات كان نفسه باعجاز السلامة عن النار " اشد واصــدق والاختلاف في

(١) ب ويجاورها ف بجاورها - ١١) ب ورسالاقا ١٨٠٥ ١٠٠٠ ان ١٠٠٠ م بوجه اعجاز - ما ن ز اکثر و - ما ا

۸۱۰۰۰۸۱) ف اعد الطرفون بالاس – ۱۹) ف اعدما ۱۶۰ ) او پیمل ف پیمل – ۱۱ولاً – ۱۰ اول – ۱۰ ب عند ف - – ۱۰۰۰ ا س – ۱۱ س – ۱۷ ب ف الیّ – ۱۸ ایشر – ۱۹ ب ف حرف وموت – ۱۰ ف ملکا – ۱۱ افان اللك شخص جسماني

جميع القران الرحن علم القران خلق الانسان كما ينتهي إلى المرتبة السامة حتى يقب ل علم البيان علمه البيان و كيف قرن أوأ أوراً أوراً أوراً أياني علم البيان علمه البيان ما كم ينقم فالملكنة " وريمات آلاً كرم" المنا الميان ما كم ينقم فالملكنة " اقرا باسم ربك ثم عمم التعلم عمم الانسان كما عمم المنالي و كيف اقترا أومين من خصص الانسان و كيف اقتراب من حيث المنفي و كيف المنفط وافيا وخفة كلايتها من خير اخلال في اللالالة من حيث المنفي و كيف لاحت فيها البلاغة وإلماني الالفظ واوضح ترتيب من حيث المنو و كيف لاحت فيها البلاغة وإلماني الإلافاظ ومائية الماني حتى كانها جمعت علم الاولين والاخرين .. والقول الياني وبعشر سور منه معجز في حتى قوم وبسورة واحدة المداية المداية المائين " المرع والمنافة المداية وعائت المائي وبمشر سور منه معجز في حتى قوم وبسورة واحدة المحبز في حتى قوم ويتقدر مقاديد .. الاحباز على قدر" الدراية والتحقيق"

عاد) اقرب - ۱۰۰ فا المكمة - ۱۰۰ اوذلك عاد الاكرام - ۲۰ افظ - ۲۰ افز - ۲۰ فالسيم - ۱۰ ف بالاتمان - ۲۰ اباشار - ۲۰ با با ف به - ۲۰ المح - ۲۰ اوجيث ۱۰۰ ب ف وتقدير - ۱۱۰ ف الد - ۲۰ ۲۰ ۲۰ موند - ۲۰ ب ف يری

وبنوا ذلك على ان العاقل المفكر لا يخلو<sup>٧١</sup> عن خاطرين يطريان على

- 414 -

يكون على صورة بشرحتى يكلمه بكلام البشر وان كان جوهرا دوحانياً وكيف يتصود ان يتشخص ويظهر بشخص جساني اليس نفس الدعوى اذا لم تكن معقولة في نفسها لم يجز مطالبته بالبرهان عليها فلا مستحيلان مند العقلاه ولا زول القران الذي هو كلامه معقول ولا زول القران الذي هو كلامه معقول بل هما السها، والجسهاني الكثيف يستحيل ان يصمد والاجرام العلوية ببطلان اصل دعواه الى غير ذلك عما يستحيل في العقل حكم عن حشر الاجسام والاحيا، في القبور والميزان والصراط والحوض بعد ذلك فان هذه غير معقولة بل قبولما على الوجه المذي يدعيه ، مستحيل

قال اهل الحل النبوة ليست صفة راجعة الى نفس النبي ولا درجة يبلغ اليها احد بعلمه و كسبه ولا استعداد نفسه يستحق به اتصالا بالروحانيات بل رحمة من الله تعالى ونعمة يمن يما عَلَى مَن يَناله مِن عِبَادِه وكا قبل وتعمة يمن يما عَلَى مَن يَنَاه مِن عِبَادِه وكا قبل وح عليه السلم ولا أقول ألكم عِنبي من خَذَايِن ألله وَلا أعلم النشر ميل الله عليه قال كما قال الاول أقل سبتان رَبِي الانباء وسيد البشر ميل الله عليه قال كما قال الاول أقل سبتان رَبِي مَن تُخت إلا بَشْرًا وَسُولًا أَمْلُم الله يُلكن يَنَا وَلا مَرًا إلله مَن أَنْتَا وَلا مَن أَنْتَا وَلا مَن الله وَلَا تَخت أَمْلًا النشر كُل أَمْلُم المَني يَنَا وَلا المَن يَنَا وَلا مَسْنَى مَن أَنْتَا وَلا مَسْنَى

۲۵ (۱) ف النقل - ۲۰۰۰ (۱) ف س - ۳) ب ف الاجماد - ۲۰ ف النفسية
 ۱۱ انظر ۱۹۰۶ ب زكما سمقم يدعوا جا إن تبحن إلا بنقر موثلكم وتكبئ أفة يدثئ على من يشاء من عبارو - ۲۰ ۱۰۰ - ۲۰۰۰ اب - ۸۰ ۱۹۰۷

١٠ دفعة واحدة في نفس الرائي حتى ائتقشت فيه ' ثم عبر عنه بعبارات ٠٠ ثُول بستاناً واجتنى ثمارًا وخاض في الما. وتحدث احاديث كثيرة من الروحانية مناسبة النور للنور والظل للظل وللني عليه السلم طرفان • بشرية ورسالية ڤُل سُبِمَانَ رَبِي هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرَّا رَسُوكًا فبطرف والأناة وحسن السمت جزءًا من أجزاء النبوة فالنبوة إذا جلة ذات له 30 صادت الروثيا الصادقة جزءا من اجزاء النبوة كما صارت النؤدة الصور٬ والفعلية٬ القولية اذا كانت من عالم المعاني بواسطة تلك المنام لم يستدع زماناً ولا ترتيباً بحيث يستدعيها حال اليقظسة بل وقعت كثيرة وعبر المعبز عن صورها الخيالية الى معانيها العقليسة'' ولذلك سوال وجواب وامر ونهي بجيث لو إملاها ملأت اوراقاً وشحنت مفائح صحايف وكل ذلك في غفوة كأنها لحظة وما ذاك الا لان الذين هم رسل ربهم ُ اليه دفعة واحدة كوقوع الصورة في المرآة خُو وحي واقرب مثال له الينا المنام الصادق فان الرائي يرى كأنه الشي. بسرعة فكل صورة علمية يقبلها بطرفه الروحانية عن اللايكة يقبل الوحي وبطرف يؤدي الرسالة والوحي هو القساء الشيء الى على اصطفاء من الجواهر واجتباً، من العنصر مناسبة لتلك الجواهر الهة وهي مظاهر تلك المياكل التي هي مظاهر تلك الروحانيات وخُق مماشر الخنفاء إثبتنا اشتخاصاً ربانية مفطورة بوضع الخلقة 30

احاديثا - م) الله - م) ف الصورة - م) از والفراين - م) از كثيرة し・シウャー ニウュ مع ما اوالم - ١٠ النبع - ١٠ ١٠٠٠ - ما ارب - ١٠ ق 130 01- -

3\$0 بمني انه يتكائف "بمد ماكان جسماً لطيفاً تكاثف الهواء اللطيف صورة الشخص في المرآة الصقيلة ووقوع الظل على " الماء الصافي المعني الذي في الذهن بالعبارات " التي في اللسان وبالكتابة التي في الجواهر ولا نزول الاجسام على الاجسام وان تخطيت منه الى ظهور Blin las, all elect D يتكون ألمرتبة فرتبة سلالة ونطفة وعلقة وعما نذكره مشالا غيل اللوح غير ان اللفظ دليل على المعنى وكل دليل مظهر المعنى من وجه •• تنقلب حقيقته ألى حقيقة اخرى فانكل أذلك محال بل الجواهر النورانية رُوحَنَا فَدَمَثُلَ لَمَا بِشَرِا سُويًّا فَكُ قَالَ وَلَوْ جِمَلَنَاهُ مَلَكُما لَجِمَلَنَاهُ رَجِلًا • ولانجد له مثالا في هذا المالم الاتمثل تعلق أرواحنا باجسادنا غير ان غيماً كما ظنه قوم ولا انه تعدم حقيقته ويوجد شخص اخرا ولا انه التمثل يستدعي شخصا 'كاملا'' في الحال والتعلق يستدعي شخصا خصت بقوة الظهور باي شخص ارادوا كماقال تمالى فأرسكنا إكيها

وكل هيكل في العــالم العلوي له شخص في العالم السفلي يظهر به ويتصرف فيه " ويستوي "عليه غير انكم اتخذتم بصنعتكم اصناماً ان كل روحاني له هيكل يظهر به ويتصرف فيه ويستوي" عليه المنع قولود معائر الصابد المحيلين نزول الروحاني على الجساني ••

واميا باجاديا - ٠٠٠ فاز يكون - ١٠١ ب مدار فيكون -١٩٠٠ ب في بالمبارة - ١٠٠ في - ١٠٠٠ ب. - ١٩٠١ فيد ー・シウァーシェーシーショイオーシウァー・シウフ 330 ا) ب ف زكرا لله توم - ١٠ ف ز فيوعد - ١٠ اله - ١٠ ١٧١،١١

اجزا، وتلك الجملة بمجموعها لا تتحقق الا لمن اصطفاه الله تعمالى لسالته وبعض اجزائها قد ثبت الصالحين من عباده فيبلغون الىذلك الجزء بطاعتهم وعبادتهم كها قال صلى الله عليه وسلم اصدقكم روئيا اصدقكم ديئياً اما مجموعها من حيث المجموع فلا يصل البه احدث كم يوئياً احد بكسبه واستطاعته

والما زول كلام الباري تمالى فعني زول الملك به فليس يستدعي الذول انتقاكا فاتك تقول زئت عن كلامي وزل الامري عن حقد وقد ورد الي المخبر زول الرب تمالى الى الساء الدنيا وورد في القران مجيشه واتيانه وذلك لا يستدعي انتقاكا كما حقق في القران مجيشه واتيانه وذلك لا يستدعي انتقاكا كما حقق في التوان مجيشه واتيات الاراغ مو امره الازلى لا يطلع عليه الذول الا. في فرول الايات الدالة عليه الارام على المحمه أنا يظهر اذا قبيا ومالكا ولمان يتصرف في ملكمه بالامر والنهي والتكليف المكا ومالكا ولماكا وله أن يتصرف في ملكه بالامر والنه تمالى وحيائه أن كل واحد من احاد الناس لا يتأهل القبول امر الله تمالى وحيائه أن كل واحد من احاد وزبك كيفائي كما يقاله وينابا كيفائي أن أيم أيفيية فدعواه نفسها من الجايزات المقلية وإذا كان أنهم أيغيية بدليل الصدق وجب التصديق ووجب وإذا كانت المدوى مقرونة بدليل الصدق وجب التصديق ووجب أ

ا ف كمن - م) ب ف يطاعاهم ومباداهم - م) ب ف يبلغ - م) ف ـ ـ ـ
 ا بمن - ه) اكدم كذا - م) ف الارر - م... م) اـ ـ (رزل) - م) ف الاول - م) ف الدالان - م) ف والالزام - م) اوريب - م) ب ف يتاطل - م) ف اليد

٠٠٠ ١٠ ٨٢٨٦ باف زمن الرم - ١٠ ف ويجب -

١٠) ب ن عليمة - ١٠) الوائم - ١٨) ب ن بجيث - ١٠) الغي ليسي - ١٠) الروح - ١١١ البيدن - ١٠) ب ز ام - ١٩) ن ب خطابًا - ١٠) ن ـ - ١٠٠ ب ن يثرط
 ١٠) ن ـ - ١٠ المقل - ١٠) ن ز والله اعم -

30 عن المواد الجسمانية وقضى بالتعذيب على كل ' نفس في العالم وذلك على الانشاء والابتدا. فيحيي العظام أوهي رميم <sup>ا</sup>كما انشأها اول مرة وكما يجيي الارض بعد موتها كل ربيع كذلك يجيي الموتى ودليل من تكون بآلاتها والآلات انما تنحقق اذا عادت بسعيها الماكان فن قال بحشر الاجسام' وأفي بقضية الحكمة اذ'' وفر على كل نفس نفي ذلك قضي بالحشر على انفس او نفسين في كل عصر " قد تجردت يناقض الحكمة وايضاً فان الترتيب بين كل ً نفس ونفس حاصل في الدنيا وإذا فارقت النفس البدن فاما أن يزول الترتيب حتى يستوي الحال بين من حصل لنفسه علوماً كثيرة وبين من اشتمل على ١٠ السعادة ولا عذاب مدخر لاهل الشقاوة وافي اللذة والالم والنعمة رام اثباته على طريق الحكمة هو ان النفوس الجزئية اذا فارقت. الابدان ولم تستقر في تصوراتها عن آلات مسمانية احتاجت الى حظها من كهالها اللايق بها واعطاءها جزاءها على مقدار سميها ومن .. جهالات كثيرة واما ان يثبت الترتيب وليس في ذلك العالم جنة ولا نار عندهم فيحصل لهم بذلك لذة " أو الم أذ لا" نعمة هم معدة لاهل مكناً في ذاته وقد ورد به الصادق وجب التصديق بذلك من غير الابدان ضرورة والاكانت معذبة فان سعادتها في تصوراتها اغم ان يبحث عن كيفية ذلك اذ الرب تمالي قادر على الاعادة" وقدرته

العرن - ۲۰۰۰ بن الرميم - ۷، ن الجزون م - ۸) الدين - ۱ السادة لها - ۱۰ بن ف الاجساد - ۱۱ بن ف حيث - ۱۱ از كل ۱۰ السادة لها - ۱۰ بن ابتديا ب ستما ف بلا نقط ۱۰ ما ۱۰ بن ابتديا ب ستما ف بلا نقط ۱۰ ما ۱۰ سام با بن سام حالان - ۱۰ ما ۱۰ الواد لا - ۱۰ هم ۱۰ الدين - ۱۰ ما ۱۰ بن سام حالان - ۱۰ ما ۱۰ ما ۱۰ بن سام حالان - ۱۰ ما ۱۰ ما ۱۰ بن سام حالان الدين ال

- 14. -

قَاوُ لِيْكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيعًا خَالِدُونَ وقوله تعمالَى وَمَن يَشْلُ مُو مِنَا مُسَدًا فَجَزَاوْهُ جَجَمَّمُ خَالِدًا فِيهَا وايضًا فان الرب تمالى ذكر حال الاشقيا. وحال السميدا، وربط الحلود بمكانهما ولم يذكر في القرآن قسماً ثالثًا فقال فَأَمَّا ٱللَّذِينَ شَفُوا ' وَأَمَّا ٱللَّذِينَ سَمِدُوا ' وفي

وزارت الخوارج عليهم بان كفروا صاحب الكبيرة واستدلوا عليه' بقصة ابليس'' اذكان عارفاً بالله مطيعاً له غير ان اوتكب ٤٥٠ كبيرة وهو الامتناع من السجود لاقم عليه السلم فاستوجب اللمن والتكفير والتخليد في الناد

 واشرهم تعميراً الكرامية المدين ينفر الطبع السليم عن نقسل مقالاتهم وذكر مذاهبهم لخبيها وركاكيها قالت الايميان قول مجرد وهو الاقرار باللسان فحسب وان كان المقر كاذبا منافقاً نهو مؤمن وليتهم قالوا مؤمن عندنا بل قالوا مؤمن حقا عند الله تمالى حتى يثبت في حقه مشاركته المؤمنين في احكام الاسلام فالت الاشعربة الايمان عبارة عن التصديق في وضع اللنة وقد

المرازين المسط ليوم الشامر وعد قيل ان الموزون به جسم اما كاغد مكتوب عليه خيرات العباد وشروره ثم يخلق الله فيه ثقلا او خفة فيترجح به الميزان والاحرى أن يقال ان لكل شي، في المالم ويزان لايق بوجود ذلك الشي، فيزان ما يقبل الثقل والحفة الميار والميزان المهود وميزان المكيلات الكيل والمذروعات الذرع والميزان المهود وميزان الاعال والمدد وميزان الاعال والاقوال ما يكون لايقاً بها والله اعلم بما اراد والاقوال ما يكون لايقاً بها والله اعلم بما اراد

واما التفاعم فقد قالت المعتولة انها للمطيعين من المومنين بناء على مذهبهم ان الفاسق اذا خرج من الدنيا من غير توبة خلد في النار لانه قد استوجب النار بفسقه ومن دخل النار كان مغضوباً عليه لا يدخل الجنة وايضاً فانه في حال الفسق ومن كان منضوباً عليه لا يدخل الجنة وايضاً فانه في حال الفسق الركن بها المدحق اسم الايمان لان الايمان عبارة عن خصال محمودة يستوجب الدح وقب اخلى أركان ايانه بجروجه عن الطاعة واستدلوا على ذلك بايات من الكتاب منها قوله تمالى ومَن ينض الملة ورئسو له ويستوجب للدح وقب اخليم غزاً قوله تمالى ومَن ينص الملة ورئسو له ويستدلوا على ذلك بايات من الكتاب أوالدا فيها وقوله تمالى بلكي مَن كسب سيئية وأكاكلت بيد خيلاية

۱۹ مه ۱۱ سام) اوالاخری سام) افح ابادیة الدبان
 ۱۹ مه ۱۵ ساس سام) ف تخلد ساسه، ب ف والنظوب سام) ف اخطف سام) فه ما فه

مطلقاً بل ينسب الى الضلالة والبدعة ويكون حكمه في الاخرة موكوكا الى الله تمالى تخليداً في النار او تاقيتاً

والمدين على 'ما ذكرناه اتا بالتواتر الفضي الى اليقين علمنا ان الذي عليه السلام لما اظهر المدعوة دعا الناس الى كلمتي الشهادة لا اله الا القول مع اضماد خلافه أي القلب أذا قرد لمذا المني قوماً ساهم القول مع اضماد خلافه أي القلب أذا قرد لمذا المني قوماً ساهم القول مع اضماد خلافه أي القلب أذا قرد لمذا المني قوماً ساهم ونين آئاس من يقول آمناً بألغو وبالميو وبالمع عن الكتاب والله ونسبهم الكانب وسماهم كاذبين في غير آي من الكتاب والله الاعظم اذ المنافقين لكاذبون والكرامي يشهد ان المنافقين لمادقون فقسد علم عن ذلك قطماً ان التصديم بالقلب دكن وهو الركن المناهم بعبود القول ما لم يقترن به عقد لم يكلف جيم المناهم بعبود القول ما لم يقترن به عقد لم يكلف جيم المناهم أذ الأقراد باللمان يعبر عملوماته على التفصيل ويعلم أنه دليل على ذلك على التفصيل ويعلم أنه وليلم أبيع مخلوقاته على التفصيل ويعلم أنه المناقق والمناه بيم مخطوقاته على التفصيل ويعلم أنه وللغلق أوليس يعلم العبد ذلك ولا يقدر ان يعلم ولم يكلف الا الأنافق والمناه بعبود الته بيم المناه الإ الذائم وبكون معرفته مستندة الى دليل جلي كالمن جلي كالمن بلم كالتفائد المناه المناه

300 () ) . . . (الفظ - ٢٠٠٠٩) | . . - ٣) ٧, ٦ - ٤) ن فلم - •) ب تبيير ن يبتبر - ١) ب ن الملائق - ٢) ن ز إنه الم - ١) ن ويريد ب ز ويريد - •) ب الوائلة - ١١) ب ن هو -

قرره الشرع على معناه

- 111 -

واخمنف مواب ابي الحس رحمه الله في معنى التصديق فقال مرة هو المدونة بوجود الصائع والاهيته وقدمه وصفاته وقال مرة التصديق قول في النفس يتضمن المعرفة ثم يعبر عن ذلك باللسان فيسمي الاقراد باللسان ايضاً تصديقاً والممل على الاركان ايضاً من باب والتصديق بحكم الدلالة اعني دلالة الحال كما أن الاقراد تصديق بهمه بحكم الدلالة اعني دلالة المال فكان المعنى التام بالقلب هو الاصل المدلول والاقراد والممل دليلان

قال بعض اسعار الايمان هو العلم بان الله ورسوله صادقان فيا اخبرا به ويمزى هاذا ايضاً الى ابي الحسن مم القدر الذي يصير به و المؤمن مو منا وهو الماسام على عوام المخلق وخواصهم هو المؤمن مو منا وهو التسكليف العام على عوام المخلق وخواصهم هو ان يشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له في ملكه ولا نظير له في جميع صفات الاهية في لا قيسم له في افعاله وان حمداً رسوله ارسله بألهدى وجيم أنست يؤخير فيم مؤمن فان وافاه الموت على ذلك والدياذ بالله حكم عليه بالكفر عند ذلك وان اعتقد مذهباً يلزمه والعياذ بالله حكم عليه بالكفر عند ذلك وان اعتقد مذهباً يلزمه من حكم مذهبه مضادة دكن من هذه الادكان لم يحكم بكفره

١٠٥٠ ) ب ف في جيم ما ١٠٠ (مو ١٠٠ م) اوهو ان ١١ م) الإلاهيئة ١٠٠ ف فر عبده ١١٠ م، م، ب في تول عليه ١١٠ م) ف فر عبده ١١٠ م، ب في تول عليه ١١٠ م.

いらまで、一下いうらく | 四月な 一 かいらくと はんり | 入口
 100 いらに 一 かいから 引起まる 一 かいら ない 一 かり はい 一 のうちなは 一 かりまな 一 から ない 一

ورد به التنزيل والا فتكليف ذلك شطط لا يستطاع فثبت القول والمقد مصدرًا ومظهرًا وقد يكتفي بالمصدر في القلب اذا لم يقتدرًا ههه على الاتيان بالاقرار باللسان لكن في حكم الله تمالى الاشارة في حق الاخرين تنزل منزلة العبارة في حق الناطق وقصة الحرساءً اعتقها فانها موثمنة دليل على صحة ما ذكرناه في اصل الايمان وقدره بقي. كون العمل ركناً او واجباً تابعاً

فنول المرمبة الرجاء الممل كله عن القول والعقد حتى قالت لم يضر العبد ان لم يأت بطاعة واحدة في وتقول الوعيمية بكون له ركنا من الاركان الايالعبد تخلده الكبيرة في الناد مع الكفار احتى قالت يسلب اسم الايمان عمن ترك والمحامة واحدة وكلا المذهبين مردود

اما الدول فيرفع معظم التكاليف من الاوامر والنواهي ويفتح باب الاباحة ويفضي الى الهرج أواذ ور دفي الشرع بذلك كله وربط بكل حركة من حركات الانسان حكماً بحكم 'انه ان'' لم تضره الماصي" لم تنفعه الطاعات وانه ان لم يكن مواخذاً بترك ما امر به م، لم يكن مثاباً بامتثال ما امر به و اما المربه واما المربه

واما المزهب اثاني فيرفع معظم الايات من الكتاب والاخبار والسنة" وتفلق باب الرحمة ويفضي الى اليأس والقنوط "واذورد في

۱۱) ب نو يقدر ۱۰ مه ۱) ب ن والإشارة – ۱) ن المتساء – ۱۰ افتقول للمرجبة – ۱۰ ما المقول للمرجبة – ۱۰ ما افتقول للمرجبة – ۱۰ ما المقول للمرجبة – ۱۰ ما نوفو – ۱۰ المقول المرجبة – ۱۰ المقول المناه – ۱۰ المقول – ۱۰ المقول – ۱۰ المقال – ۱۰ ما ن فوفو – ۱۰ المقة – ۱۰ ما ن فوفو – ۱۰ المقال – ۱۰ ما ن فوفو – ۱۰ المقال – ۱۰ ما نام المقال – ۱۰ ما المقال المقا

۱۰۰۰۹) ب ن ظواهرما بایان ۱۰۰۸ (۱) (۱۰,۶ – ۲) ۱۰,۴۲ – ۲۰ ب المام ن المام – ۱۰۰۰۰، ف ســـ ۱۰۰۱ ف عدوده – (۱) ۱۰,۶۳ – ۲۰ ۱۰،۶۰۰ فرن به ۱۰۰ و بیدی – ۲۰ اولا – ۱۰۰۱ ف عدوده – (۱) ۱۳۶۰ – ۲۰ ۱۳۶۰ فرز نیجزارهٔ میکتر – ۲۰ فران فرانه اعلم ۱۹ – ۲۰ اولان نیست ۱۱۰۰ الفاقل – ۲۰ فرز وافه اعلم

٥٥٠ مايتي ديناد" كان عدلا قال هو على اعتقاد انه لو بقي ابد الدهر ولائد لم يوثر ان احدًا يخرج من " الجنسة الى النار فبقي القسم الثاني بلسانه مطيعًا لله تعالى في بعض ما امره به عاصيًا له في البعض استحق ان يتماوض امران احدهما ان يثاب اولا ثم يعاقب مخلدًا او بالمكس وليس في الفضل والعدل القسم الاول فان رحمة الله اوسع من ذنوب وشفاعة النبي عليه السلم قد وردت سمماً حيث قال شفاعتي لاهل الكباير من امتما نحن فيه فالمدل المقول اذًا ما ورد الشرع به والحكم الشروع ما دل العقل عليه وهو أن العبد أذا كان مصدقاً بقلبه مخبراً عن تصديقه المدح بقدر ما اطاع واللوم بقدر ما قد عصى في الحال واستحق. ولانُ الايمان والمعرفة احق بالتخليد عدلا وعقلاً من معصية موقتة .، التخليد والتخليد كيف يجوز في العذل على عمل مقدر ووقت بل وتخليد الكافر في النار متى كان عدلا عقليًا وهولم يكفر الا ماية الثواب بقدر الآيان والطاعة والعقاب بقدر العصيان في انآل ثم يبقى الخلق وفضله ارجي من العمل ولا تنقصه المغفرة ولا تضره الذنوب بقي على السكفر قيل واعتقاد انه ً يعمل غير اعتقاد ان عمل اليس من • غصب ماية دينار على اعتقادً ان لو ظفر لم يواخذً بالالف كذلك فها سنة فهلا تقدر التعذيب عاية سنة أفن ' غصب ماية دينار وأخذ منه

وما نمكوا بر من الابات فيخصوصات عموماتها عمولة على

ه) ف مقدور - ۱۱۰ فن - ۱۱۰ ف دینار ا (اولام درهم) از هل
 ۷۰۰ مینان فی واعتلاده ان - ۳۰۰۰ فی اف او تالف غسب
 براخذب ان تالف غسب - ۱۰ بی فی سید - ۱۰ بی فی والزم - ۱۰ اوان
 ۲۰۰۰ ب - ۱۰ ب فی فیصوره - ۲۰۰۰ ب سید - ۲۰۰۰ ب درهم از مینان از

اما المصدر الدول فقد قال ابو بكر دضي الله عنه في خطبة أن البيعة ايها الناس من كان يعبد عمدًا قان عمدًا قد مات ومن كان يعبد الله قانه حي لا يوت وتلا هذه الاية ومًا محيدًا قد مات ومن قد خَلَيْ عَمَا الله قانه حي لا يوت وتلا هذه الاية ومًا محيدًا إلا رشول قد خَلَيْ عَال وان عمدًا قد مضي بسبيله ولا بد هذا الامر من كل قد خَلَي يقوم به قانظروا وهاتوا أزاكم دحكم الله فناداه الناس من كل يقوم به ولم يقل احد أن هذا الامر يصلح من غير قايم به ثم اللار ونختار من أمن امر الانصاد من اختيار سعد بن عبادة وقوهم منا امير ومنكم أية من امر الانصاد من اختيار سعد بن عبادة وقوهم منا امير ومنكم يقصدون سقيفة بني ساعدة وقال عمر كنت ازور أفي نفسي كلامًا وقال مه يا عمر وذكر جميم ما كنت ازوره الا انه كان ألين وكنت ١٦٥ وقال مه يا عمر وذكر جميم ما كنت ازوره الا انه كان ألين وكنت ١٦٥ وقال شعنه قبال تشاوروا أفي هذا الامر ثم وصف عمر بصفاته وعهد وغي الله عنه على الامن عبد بعوز اليه واستقر الارم عليه وما دار في قلبه ولا قرب وفاة ابي بكر حفوز الله واستقر الارم عليه وما دار في قلبه ولا في قلب احد ان مجوز طو الارض عن امام ولما قربت وفاة عمر رضي الله عنه جمل الامر

٣) ب ن تخلي - ٣) ب ن اول خطبته خطبه - ١٥ معه، ٢ ب ز مِنْ قَبِلِهِ الرُّمْلُ
 ١٠ ب ن ز منهم - ١٥ ن ن لا - ٧ ب ان اختاروا - ٨ ن و لكم - ١٩ ب ن ن - ١٠ ن قام .
 ٨٠٠٩ ب - - ١٠ ن قام .
 ١٢٥ ب ن ختاوروا -

- FAY -

الغول في الدعامة اعلم ان الامامة ليست من اصول الاعتقاد بحيث يفضي النظر فيها الى قطع ويقين بالتمين ولكن الخطر على من يخطي فيها يزيد على الخطر على من بجهل اصلها والتعسف الصادر عن' الاهوا، المضلة' مانع من الانصاف فيها

وقد قال جهور اصحاب الحديث من الاشمرية والفقها، وجاعة، السيمة والمتزلة واكثر الحوادج بوجوبها فرضاً من الله تمالى ثم جاعة العلى السلمين اقامت واتباع الملا السنة قالوا هو فرض واجب على المسلمين اقامت واتباع المنصوب فرض واجب على المسلمين اقامت واتباع المنصب ويقيم حدودهم ويحفظ بيضتهم ويحم من امام ينفذ ومناكمهم ويقسم غنايمم وصدقاتهم ويتحاكموا اليده في خصوماتهم، ويتحف من الظالم وينصب القضاة والولاة في كل ناحية ويبمث وينتصف من الظالم وينصب القضاة والولاة في كل ناحية ويبمث حاسلة للمقلا، بنظرهم الثاقب وفكرهم الصايب ومن زاغ عن الحق حاسلة للملكر، بنظرهم الثاقب وفيكرهم الصايب ومن زاغ عن الحق وجل المدى فإن عاد الميه على وجه الخطأ وارشاده، والم المدى فإن عاد ويله تعالى وشهاب نقمته ويقبة عقابه وعذبة عذابه

والدبل الساطع على وجوب الامامدُ سعماً اتفاق الامة بأسرهم من

<sup>\$60 ()</sup> الموى المفل – ٣) ف وجوبها فرض – ٣) ف وسين – ﻫ) ف مناكبهم – ه) ب ــ – ١) اــ – ٧) ب ف ز والدين •٢0 () ب عادوا فينصب ف عاد والافينصب –

ومن المحال من مب العادة ان يسمع الجم النفير كلاماً من رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم لا "ينقلونه في مظنة الحاجة وعصيان الامة و بخالفته والدواعي بالضرورة تتوفر على النقل خصوصاً وهم في نأناة الاسلام وطراوة الدين وصفوة القاوب وخلوص المقايد عن الضناين والاحقاد والتالف المذكور في الكتاب العزيز أقائمت بين قاويهم والصوارف عنه مفقودة ولم ينقل دل على انه لم يكن في الباب نص والصلا وايضاً لو عين شخصاً لكان يجب على ذلك الشخص المعين مقاودة المائد ويضاً لو عين شخصاً لكان يجب على ذلك الشخص المعين حقه المدكن ولامامة ويخاصم عليها ويجوض فيها حق اذا دفع عن حقه مكت ولام بيته فيظهر الظالم عليه فلم ينقل ان احدا تصدى الامامة وادعاها نصاً عليه وتسليماً البه

فال النبدان من الخرارج ومبعاعة مه الغدرية مشل ابي بكر • الاصم وهشام الغوطي ان الامامة غير واجبة في الشرع وجوباً لو امتنعت الامة عن ذلك استحقوا اللوم والعقاب بل هي مبنية على مهاملات الناس فان تبادلوا وتماونوا وتناصروا على البر والتقوى و واشتفل كل واحدمن المكلفين بواجبه وتكليفه استغنوا عن الامام

ا ف والزم - م) اجازوا غيره ب جادوا ال ف حادوا ال - ع) ايتلفوند ا ف طراورة - ۲۰۰۰ السمه ۲ - ۲۰ الس - ۸ ب ف الظام مه ١٠٠٠ م) ب ف الظام مه ١٠٠٠ م ب ف الظام مه ١٠٠٠ م ب ف من - مه السمة الدين والتنوا - عدده ) السمة السمة السمة والتنوا - عدده ) السمة ال

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 31

**3**;

شوري بين ستة وكان الاتفاق على عشمن رضي الله عنه وبعد ذلك كان الاتفاق على على رضي الله عنه فدل ذلك كله على ان الصحابة رضوان الله عليم وهم الصدر الاول كانوا على بكرة ابيهم متفقين على انه لا بلد من امام ويدل على ذلك اجماعهم على التوقف في انه لا بلد من امام ويدل على ذلك الجاعهم على التوقف في الاحكام عند موت الامام الى ان يقوم امام اخر ومن ذلك الزمان المام إلى امام الما المامة على المباج الاول عصراً بهد عصراً من المام الى امام المام المامة على المهد ووصية واما بهما جيماً فذلك الاجاع على هذا الوجه دليل قاطع على وجوب الامامة هذا كلامنا في كلامنا في وجوب الامامة على الاطلاق

اما الغول في قمين الومام همل هو ثابت بالنص اما بالاجماع"... فالقائلون اختلفوا في ان النص وردعلي شخص بعينه ام وردبذ كر ٢٢٥ صفته "فالقائلون بالاجماع اختلفوا في ان اجماع الامسة عن بكرة ابيهم شرط في ثبوت الامامة ام يكتف بجماعة من اهل الحل والمقد وقد ذكرت مذاهبهم في الكتب

فال اهل المنز القائلون بالاجماع الدايل على عدم النص على المام .. بعينه هو انه لو ورد نص على الحسام بعينه لكائت الاحمة باسرهم مكلفين بطاعته ولا سبيل لهم الى العلم بعينه بإدلة العقول والخبر لو'كان تواترًا لكان كل مكلف يجد من نفسه العلم بوجوب الطاعة ۳) ا ـ ا م) ان عن ا م) ن اليم ا م) ب لتوقيل ا د) ب ف ز ظم غل عمر ا بيه) ب ف ـ م) ب ف أهر ا م) ب ف اورام و ....و) ا

れの いううい

١٠ السرُّ وبيعة في العلائية وقد خرج اسامة بن زيد وهو على جيشه امير الغد لما بايموه انحازت بنو أمية وبنو هاشم ُ حتى قال ابو سفين لملي • رضي الله عنه لم تدع ُ هذا الامر حتى ' يكون في شر'' قبيلة من بتآمير النبي صلى الله عليه وسلم وقال العباس قولا مثل ذلك وقد سمع النبي صلى الله عليه وسلم قريش فاجابه على فتنتنا وانت كافر وتريد ان تفتنن وانت مسلم انت ابي وابو" بقية الامة" الخلافة في ولدك ما اختلف الليل والنهار ولم يجزج علي " رضي الله عنه الى البيعة حتى قيل انه كان له بيعة في شرها فلا تمودوا الى مثلها ولم يكن وقت البيعة اتفاق الجاعسة وفي فاقتلوه فايما رجل بابيع رجلًا من غير مشورة من المسلمين فانها تغرّة ان يقت لا يدي أني بايمت ابا بكر وما شاورت الجاعسة ووقي الله

٥٠ صاحب الاختيار موجب في النصب على الامام حق يصير اماماً ويجب وما من مسئلة فرضتم وجوب الطاعة كه فيها ألا ويجوز المخالفة له فيها واجب الطاعة بامامته والثاني ان كل واحد من المجتهدين الناصبين للامامة لو خالف الامام في المسايل الاجتهادية باجتهاده جاز له ذلك دل على ان الاجماع لن يتحقق قط وليس ذلك دليلا في الشرع عليه طاعته اذا قام بالامامة فهو اغا صار اماما باقامته فكيف صار فَامُوا ونصب الامامة بالاختيار متناقض من وجهين احدهما ان قانوا فاذا لم يتصور اجماع الامة في اهم الامور واولاها بالاعتباد

A) ナン・コート) ナラ コスター・1) ナラュー・1) 11年の一・10 での1にコー・10 ナラ 1にコ・

ومتابعته فانكل واحدمن المجتهدين مثل صاحبه في الدين والاسلام والعلم والاجتهاد والناس كاسنان المشط والناس كابل ماية لا تجد فيها راحلة فمن اين يلزم وجوب الطاعة لمن هو مثله

١٢٥ يصير مختلف في الحاكم اليس احق الاحكام بوجود الاتفاق فيمه احد واما ان يكون باختيار من المجتهدين والاختيار من كل واحد وقوعاً اما العقل فان الاختيار اذا كان مبنياً على الاجتهاد والاجتهاد الامة اما ان يثبت بنص من الرسول فقسد دللتم على أنه لا نص على • من الامة اجاعًا بحيث لا يقدر فيه اختــــلاف^ لا يتصور عقلاً ولا ينبي على ما تمين لكل واحد من المقلاء من قضاياً تردده في الوجوء العقلية والسممية وذلك اذا كان مختلفا في الطباع فبالضرورة ان ١٠ الخلافة الاولى واولى' الازمان في الشرع هو الزمسان الاول واولى الاشخاص بالصدق والاخلاص الصحابة واحق الصحابة بالامائة ونفى التهمة والخيانة المحاجرون والانصار واقرب النساس الى دسول قالوا منا امير ومنكم امير وكيف اجمعوا على سعد بن عبادة لولا ان تداركه محربان بايع بنفسه حتى شايعه الناس ثم قال بعد ذلك الله ابو بكر وعمر فانظر كيف انحاز الانصار الى السقيفة وكيف ١٠ الا ان بيمة ابي بكر كانت فلتة فوقي الله شرها فمن عاد الى مثله ــا وزادوا على ذلك تفريرا باده فالوا وجوب الطاعة لواحد من

1) | 4c/2 - 0) | - 1) b eb -

<sup>•)</sup> افي - ٢٠٠٠ بن ان - ٧٠ بن واحمد - ١٠٠ اختلاقا - ١٠٠٩ € 10 م) اول داول - م) ب واقبل ف واول - م) ف الاماسة -

وقرروا ذلك من ومد المر وقالوا كما يجب حسن الظن بالصحابة المهم لا يعدلون عن نص ظاهر الى الاختياد وهم الصفوة الاولى على الحراوة القبول يجب حسن الظن ايضا بالاسول انه اذا علم احتياج المختق الى من يجمع شملهم ويدفع الخلاف بينهم ويجملهم على مناهجج المختق الى من يجمع شملهم ويدفع الخلاف بينهم ويجملهم على مناهجج المشيخ وينصف المظالوم وينتصف من الظالم وانهم الى مسايل الاستنجاء والمسيح على المختين والتيمم بالتراب وغير ذلك فاذا لم المسايل كين امسك عن اهم الابواب كل الامساك عن اهذا لم ينطق به تمأ ولا اشاد الى شخص تعيينا ولا ذكره بوصف حتى بقيت الامة على اختلاف في الاصول والفروع فن ضال ومن هاد يلمي كل واحد الدعلى المناطل ولا حاكم بينهما ومن جاهل ومن المناطل ولا حاكم بينهما ومن جاهل ومن

۳) ۱۹۰۰ - ۱۵ اسس ۱۰ مادتین - ۲) ف الصدق ۱۳۷۷ - ۱۵ فوانتم - ۱۵ دعواه - ۱۳۵۰ بالستان - ۱۵ بیمروا -۱۳۵۰ - ۱۳۵۰ - ۱۳۵۰ - ۱۳۵۰ - ۱۳۵۰ بیمروا -

- ١٨٠٠ – باجتهاده فكيف نجمله اماما واجب الطاعة بشرط ان يخالف اذا ادى الى المخالفة اجتهاده

قامو ا فدل " هذا كله على ان الامامة غير واجبة في الشرع نعم لو احتاجوا الى رئيس يحمي بيضة الاسلام ويجمع شمل الاثام وادى اجتهادهم الى نصبه مقسدماً عليهم جاز ذل ك بشرط ان يبقى في ماملاته على النصفة والعدل حتى اذا "جار في قضية على واحد وجب عليهم خلمه ومنابذته وهذا "كما فعلوا بعثمن وعلي رضي الله عنهما فانه لم اجدث عشن " تلك الاحداث خلموه وقاتلوه الم ينخلع قتلوه ولما رضي الاستكيم وشك في امامته خلموه وقاتلوه

قال الثيم الامام والجدني الديم عقلا وشرعسا كما ان النبوة • ا واجبة في الفطرة عقلا وسيعا

اماً وموب الدمامة عفد ان احتياج الناس الى امام واجب الطاعة يحفظ احكام الشرع عليهم ويجملهم على مراعاة حدود الدين كاحتياج الناس الى نبي مرسل يشرع لهم الاحكام ويبين لهم الحلال والحرام واحتياج الحلق الى استبقا الشرع كاحتياجهم الى تمحيد الشرع واذا • اكان الاول واجباً اما لطفا من الله تعالى واما حكمة عقليسة واجبة كان الثاني واجباً

واماً السمع فان الله تمالى امرنا بمتابعة اولي الامر وطاعتهم فقال أُطِيمُوا اللهُ والرُّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ مِنْ كُمْ " فاذا لم يكن أمام واجب 4) | timp ー e) ウロー ー k) ウロ( pu ー k) ウロルー e( pu ー k) トラーウェー ( fu ー k) トラーウェー ( fu ー k) カロット ( fu ー k) ウロット ( fu ー k) レロット ( f

الطاعة اذا استجمع كل واحد هذه الحصال اجاب اهن امنة عن مغادة النجدات في تهي وجوب الومامة اصلا عقلا وشرعاً ان الواجبات عندنا بالشرع ومدرك هذا الواجب اجماع الامة والاختلاف الذي ذكرتموه في تعيين الامام من اذل الدليل على ان ه، اصل الامامة واجب اذلو لم يكن واجباً لما شرعوا في التعيين ولما ٥٧٠ اشتظوا به كل الاشتظال

في امد فال اجماع الامة هل هو دليل في الشرع وان الاجماع هل يتصور وقوعه مادرا عن الاجتهاد بحيث لا يتصور فيه الخلاف ۱۱ من ۱۱ الانة – ۲۰ ف الفق – ۳۰ داجع المال من ۱۱ (جوزوا ان يكون كل فاطمي عالم زاهد شجاع خين خرج بالاماسة) – ۲۰ ب ف بالسم – ۱۹ الول – ۲۰ الم
 ۱۰ الول – ۲۰ الم
 ۱۰ وتوماً – ۳۰ ب ف خلاف –

- 141 -

عالم يدعي كل واحد منهما انه العالم وخصمه الجاهل ولا هادئ لهما " فائن كان يتوجه للمباد ان يقولوا رئباً كولا أرسك إيابًا رشولا" مهم انه لا يتوجه على الله سوال أفلا يتوجه اللامة ان يقولوا انبينا هملا عينت لنا اماماً نتبع قوله مِن قبل أن تَذِلُ وَنَشْرَى وان الله تعالى ارسل الرسل ليلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل فهلاه بهذ الاعة

فلبق فلتم عرف احتياج الخلق ولم يعين فلم تحسنوا الظن به وان قاتم عين وبين ولم يتبعوا قوله لم تحسنوا الظن بالصحابة فا الاخلص وما الاولى بتوريك الذنب عليه

وائم بين امريم اما ان تقولوا جمسل الامر " بين الامسة" فوضى " وفوض الامر الى رأي المجتهدين ليبين "فضل المجتهد الناظر " وقصور القاصر عن رتبة الاجتهاد وجمل العلما، بجملتهم حملة الشريمة ونقلة الدين قبل تكم وهلا كان الامر فوضى " بين المقلا، وفوض الامر الى نظر الناظرين واجتهاد المجتهد الناظر" وقصور المحلل اليهم رسلا مبشوين ، منادين ليتبين فضل المجتهد الناظر" وقصور المحلل القاصر وهملا ملك الصحابة هذا المنهاج فيجملون الامر فوضى " بين الامسة ولا يشتظون امر الامامة ولا يشتظون بتعيين الامسام عن مواراة النبي

۱) بن ـ ـ ـ ۸) المم ـ ـ م) ن مضطرب ـ ـ ۱۰) ٧٤,٨٦ و عمو،٠٦
 ۸۲۰ ۱) اضلا ـ م) بن المم ـ م...م) بن المخطص ومن والاول ـ م) ن زفوض كذا ب اولا ـ م) ن الاعة ـ ـ ١٠) ن ـ ـ ـ م) ن ليتين ـ ـ م) بن ن ـ م ـ م) ن م حلة العرش ـ ـ ۱۰) ن فوض ـ ۱۱...۱۱) ف ـ م

قول هذا لو كان الوجوب الذي يتلقى من الاجماع مقصورا "ا على من صدر منه الاجماع وليس الامر كذلك فان الوجوب مستند الى النص الحفي والجلي من صاحب الشرع عليه السلم فهو الموجب والاجماع مظهرالوجوب وهو طريق قطمي في ممرفته لا ان قول من ٧٧٠ لم يثبت صدقه ضرورة يكون حجة

وقو رهم لو خالف كل واحد من المجتهدين امامه في مسلة " جاز • قلنا نمم لانه مجتهد كما ان الامام مجتهد ولا يجوز لمجتهد تقليد المجتهد وهو لا يخالفه في الاجماع على انه امام بعد استناده الى النص وانميا يخالفه في مسلة اخرى وهو جايز اليس ادى اجتهاد ابي بكر الى قتال اهل الردة ومانمي الزكوة اليه وسبي ذراريهم واغتنام اموالهم وادى اجتهاد عمر رضي الله عنه ألى ان يرد اليهم سباياهم فردهما

ع) ف واحد - س) ایسین واجب - ش) الاجام
 ۱۷۰ (ف) ب ف مرفة الوجوب - م) از مشاة - م) ب ف ز بسد ذلك
 (ف) في ايام خلاف - ش) ب ساطيم --

واما تصوره عقلا فن الجايزات العقلية موافقة شخصين على رأي واحد واذا تصور في شخصين فا المانع من تصوره في ثلاثة واربعة الى ان يستوعب الجميع واما تقدير وقوعه في الصدر الاول فهو أيسر ما في المقدور فان الصحابة كانوا محصورين في المهاجرين والانصار واهل الراي والاجتهاد منهم أيكون الى عدد يمكن ضبطهم وحصرهم وي مفل واحد ويتناظرون في امر ويتفقون على رأي واحد ولا يبدو من احدهم انكار

والماوم مور ديبو انا بالضرورة نعلم ان الصحابة اذا اجموا على امر فلا يجصل منهم ذلك الاتفاق الا لنص خفي قدا تحقق عندهم اما اس في ذلك الامر بسينه واما نص على ان الاجهاع حجة هم ذلك والنص ربما يكون عندهم قوائزا وعندنا من اخبار الاحاد فلا بد من قطماً وهو كالاخبار المدوازة فانها اورث العلم بحكم القرينة لا بمكم قطماً وهو كالاخبار المدوازة فانها اورث العلم بحكم القرينة لا بمكم والعدد ومن الدليل على ان الاجهاع حجة تبكيت الصحابة ان توك العرض المديد وقد جوزوا للمجمعين والحدان الاجهاع واخراجهم إياه عن سنن الهدى وقد جوزوا للمجمعين ولم التعرض المديد الاجهاع فان المستند ربما كان قرينة قولية اولية اوريتهم العلم ولم يمكنهم التعبير عنها بلفظ وربما كان قولا صريماً فان صرحوا به كان ذلك دليلا ثابتاً في المسئلة وان لم يصرحوا كفاهم الاجهاع

٣) ب ف زمن - ١٠ ب سيدا - ١٠ (١٧ - ١٠) اوقد - ٧) ب ز الاجاع ف المدد اولام الاجاع - ٨...٨) ا .. عند احد نص في تخصيص ُ بني هاشم لنقل ذلك حتى يرتفع النزاع فان منازعة الانصار قريشا كمنازعة قريش بني هاشم ومنازعة بني هاشم عليًا و من 'لعجب ان خـبر التخصيص بقريش لم يكن متواترا اذ أو قواتر لما ادعت الانصار شركة في الامر وهم قد انقادوا لخبر الاحادُ

فكيف يظن جهم انهم لا يتقادون للخبر المتواتر
 فاد قبل عمر دخي الله عند كان بجوز الامسامة لغير قريش بل للموالي حين قال لو كان سالم مولى حذيفة حياً لما تخالجني فيد شك وايضاً فانكم ادعيم ان لا نص في الامامة وقد ثبت نص في تخصيص وريش بأن قال الايمة من قريش فا جو ابكم عن يقول اذا ثبت نص في تخصيص بني عشم من قريش وايضاً فانكم ادعيم في الاول احالة ثبوت النص وربطتم المحكم بالاجماع ثم قاتم ان الاجماع يتضمن نصاً حي يكون دليلافي الشريمة فقد دبطتم الامامة بالنص فهلا ادعيم الدعيم على ابي بكر ولم عقدتم بابا في ابطال النص واثبات الاختياد

 قي اما الاول فلان عمر سلم لابي بكر ذلك الخبر السذي رواه ولم يظهر منه انه كان مجوز الامامة لغير قريش واما سالم فقد قيل انه كان ينسب الى قريش فلذلك قال ما" تخالجنى فيه شك ال شهسد النبي

عليه السلام بحسن سيرته وامانته و اما انض الحقي الذي يتضعنه الاجماع فهولعمري لازم جدا فان ا الهيين -- م) اوللهراجاد 3/0 م) فازعن كل اللبلمين -- ٢٠٠٠م) ف مــ -- م) احالـــهٔ -- ما) ب فاق -- م) اد --

وكم من مسئلة خالفه الصحابة في مسايل الفرايض والديات وايجاب الرجم فرجع الى قولهم وترك اجتهاده وهمذا لانه لا يجب "المصمة الرجم فرجع الى قولهم وترك اجتهاده وهمذا لانه لا يجب" المصمة لايمة فيجوز عليهم الخطا والكباير فضلا عن الزلل في الاجتهاد وفو ورم ان الناس لو تناصفوا وعدلوا استغنوا عن امام قلنا هذا جايز في المقل جواز سداد الناظرين في نظرهم قبل ورود الشرع ولكن العادة الجارية والسنة المطردة ان الناس بانفسهم لا يستقرون على مناهج العدل والشرع الا بجامل يحملهم على ذلك بالتخويف والتشديد ولا يتأتى ذلك الابسياسة الامام والتخويف والتشديد ولا يتأتى ذلك الابسياسة الامام والتخويف

والتشديد على الظالم ١٩٧٥ - وامما الجواب عن فول الشعد امسا إن' تلقي الواجبات من العقل ١٠ فقد فرغنا منه واما مستند الوجوب في نصب الامسام هو الاجمساع الدال على النص الوادد من المشرع

وقو لهم أن الله تبارك وتعالى امرنا بطاعة اولي الامر ومتابعة السادقين قلنا هذا "مسلم في وجوب طاعة الامام على الاطلاق لكن الكلام أغا وقع في التعيين اهمو متمين بتعيين الشادع نعا أم .. يتمين بتعيين اهل الاجماع والاول كم يثبت اذ لو ثبت لنقل ولما تصور سكوت القوم أو سكوت واحد من القوم في موضع اختلاف في تخصيص قريش الامامة روي ذلك في حال دعوى الانصار فسكتوا أعن الدعوى وصارت الامامة عصوصة بقريش نصاً كذلك لوكان عن الدعوى وصارت الامامة عصوصة بقريش نصاً كذلك لوكان

TYO 1) |- - 1) | | | | | - 1...

لي الارض فاديت مشارقها ومناديها وسيبلغ ملك امتي ما ذوي لي منها وكان يجبر اصعابه المشرة بما يفعله كل واحد ويجري عليه من القدر واعبر علياً رضي الله عنه انك تقاتل الساكثين والشاسطين والمادقين وحديث ذي الحويصرة حيث ناظر ونافق وانه سيخرج من والمادقين وحديث هذا الرجل وايتهم ذو الشدية معروف وما قال له في صلح الحديدية انك ستبتلي بجمل ما بليت به وصح ذلك يوم التحكيم وما الحديدية انفة تعالى على امور أمد من حال احته كما قال أيستخيفهم في الحليد الله تعالى على امور أمد من حال احته كما قال أيستخيفهم في الأرض وقوله قمل المنتظفين من بعدي ابي بكر ينزع وقوا او بألي شيديد لي وما دوى انه رأى في المنام ان ابا بكر ينزع وهر فيبعد وا دوي أولي البعد ان لا يطلم المودا بذلك وعر فيبعد الايقهره لاحد ولا ينص على شغص لانه لم يكن مامودا بذلك وان كل البعد هادياً لا يظهره لاحد ولا يقطع بالنص والاظهار فان الله تعالى بعده هادياً قدر ابغ معروا بأليتي وذين ألمتي ومبياً وسراجاً منيراً هو آلكيني أرتسولة بألهذي وذين ألمتيرً

فالدفيو قد اظهر ذلك يوم غدير خم حيث امر الناس بالدوحات وخاطب الناس واخذ بيد علي وقـــال من كنت مولاه فعلي مولاه

الامامة اذالم تثبت الابالاجماع والاجاع لايثبت الابالنص فلم يثبت الامامة" الابالنص

٥٧٥ والجواب ان النص الضمني في الاجماع دبما يكون نصا في الامامة وربما يكون نصأ في ان الاجماع حجسة فتردد الامرين بين همذين يكون نصا ظاهرا لكن قرينة الحال عند القوم وهم شهود الحضرة ربما اورثتهم' قطماً فتنزل غير الظاهر عندهم كالظهاهر وحصل ُ لهم وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّادِيْنِ وقوله تعالى ويَشِّع غَيْرَ سَبِيلِ ٱلنَّوْمِيْنِ ﴾ القطع بذلك واعلم ان الاجماع انما كان حجة لان المجمعين لمجموعهم احادهم فجموع هذه الامة في العصمة نازل منزلة شخص واحد في .. ولا يثبت لواحد منهم بخبر المتواتر فان العلم يحصل بمجموعه وان لم يحصل باحاده وكالسكر الحاصل من الاقداح والشبع الحاصل من اللقم وغير ذلك وعليه حمل قوله تعالى يا أنيها أل نوين آمنوا أتشوا أللة المحتملين فلم يمكنا دعوى النص على ابي بكر وذلك النص ربما لا • معصومون عن المطا والكفر والضلالة وان كان ذلك جابزا في وينوب منابه فان كان يخبر اصحابه بما سيكون بعده الى يوم القيامة المصمة ويجوز ان يثبت حكم لمجموع من حيث هو جملة مجموعة الذي صلى الله عليه وسلم ماكان يعرف من يجلس للامامة' بعسده من الفتن والبلايا وخروج الدجال ولقد قال صلى الله عليه وسلم زويت واما الجواب عن المفلد التي اوردوها نقول لا يمكن ان يقال ان

٣) ا فالامامة لم يشب ٥٧٥ ) ف اورث لمم - ٣) ف فيحصل - ٣) ا ـ - ١) از واحسد - ه) ا كالحير - ٣) ١٩٠٥، - ٣) ١٥٠٠،

فاده في انما قلنا طريق العام بتميين الامام النص دون الاختيار!

لان الامام عجب ان يكون على صفيات مخصوصة منها المصمة

ومنها العلم والمقل " ومنها الشجاعة" ومنها العيدل على الوعية ولا ١٠٠٠

الجال للاجتهاد وغلبات الظنون في معرفتها ومعرفة مقاديرها " ببل الميمة نظو اهرهم وتجوزون ان يكونوا من الشفاذا كنتم الميوة وان يكونوا من النادقة في الحقوق ويتاولوا متشابهات القران على غير وجها وينقلوا الحدود ويبطلوا الحقوق ويتاولوا متشابهات القران على غير وجها وينقلوا الاخباد على الأهل البيت قتلا وهميكا للحرمة واستحلالا اللاموال أو لم ينقل الاخبار على الرعايا وملابسة الفسق والفجور فا يومنكم كم الناد وبئي المعير

اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخسال من خذله وأدر الحق معه حيث دار وهذا حين زَل توله تعالى يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ خَذَله وأدر الحق معه حيث دار وهذا حين زَل توله تعالى يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ لَبَلَغَ مَا أَثُولَ إِنْيَكَ مِن رَبِكَ وَإِن لَمَ تَفَعَلَ مَو لاه الخلافة حيث هناه عمر الجاعة من قوله من كنت مولاه فعلى مومن ومومنة وقال عليه • فقال بعج بعج يا علي اصبحت مولى كل مومن ومومنة وقال عليه • السلم انت مي بنزلة هادون من موسى الا انه لا نهي بعدي وقد قال عليه السلم انا مدينة العلم وعلي بابها الى غير ذلك من الاخبار عليه السلم أنا مدينة إيمل هذه الاخبار فعذوا منا في حق 'ابي بكر

كذلك حيث " رؤى مسلم في صحيحه إنه قال عليه السلم أيتوني بدواة و كتف اكتب لابي بكر كتابا" لا" يختلف عليه الناس المودي بكر كتابا" لا" يختلف عليه النان وقالًا" ليصل بالناس ابو بكر" وقال ان وليتموها با بكر تجدوه ضعيفا في نفسه قوياً في امر الله تعالى وان وليتموها عمر تجدوه قوياً في امر الله وان قولوها عشن يسلك بكم مسلك السداد وان قولوها علياً تجدوه هادياً مهدياً بإخذ بكم الطريق المستقيم وقال لا يزال مورة الفتح جاء العباس الى علي رضي الله عنها وقال ان اعرف الموت وي وجوه بني عبد المطلب وأثمي يرسول الله صلى الله عليه وسلم وقد نمى اليه فانطلق بنا اليه نسأله لمن الامر بعده فان "كان فيكم فانتم

٣) انزول - ٧) ب ف النبي (٧,٥ - ٨) ب زين - ٨...٩) ب ف اكفيم حذا الاظهار والاشهار - ١٠) الـ - ١١) ف ١ - ١١٠٠٠ ب اق كر

۸۷۰ ۱) ا م م ) ف كذا (اولًا) نفيت نقسه -- م) ب ف فيمن -- م) ف

الكتاب نقل ما ذكر في الكلام واغال شرطت حل المشكلات من المقولات وبيان منتهى اقدام اهل الاصول في مراتب العقول ' دون

٠٠ فَلِمَا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِنْدُهُ قَالَ هَذَا مِن فَضِل رَبِي ۚ أَوْ لِم تَكُن قَصِةً ام وهي باحادها ان لم تفدنا علماً بوقوعها فهي بجموعها افادتنا علماً قطعياً • الله تمالى على عباده " تيسير اسباب الحير لهم وتمسير اسباب الشر ٨٨٥ ويقينًا صادقاً بأن خوارق المادات قسد ظهرت على ايسدي اصحاب التصديق ولا يجوز الانكار عليه أليس قد ورد في القرآن قصة عرش بلقيس وقول ذلك الولي أنا آتيك به قبل أن يرتبد إليك طرفك القاء موسى في اليم كرامة لما ورزق الشتاء في الصيف ورزق うない عليهم وحيشماكان التيسير اشد والى الخيرا اقرب كانت الكرامة اوفر وما ينقل عن بعضهم من خوارق العادات وصبح النقل وجب موسى ومزيم ام عيسى عليه السلام وما ظهر لهما من الخوادق من الصيف في الشتاء وظهور النخلة في الصحراء من اعظم الكرامات لمريم عليها السلام وما ينقل عن صالحي هذه الامة اكثر من ان يجصى واماكرامات الاولياء فجائز عقلا ووارد مسميا ومن اعظم كرامات

و م فو دليل على صدق استاده وصاحب شريعته فلا تكون الكرامة لنبي اذا كان الولي في معاملاته تابعاً لذلك النبي وكل ما يظهر في حقه واعلم ان كل كرامة تظهر على يسد ولي فهي بعينها معجزة

s) ナシリー・1…・1)1m - 11)ナシレー ١٨٥ ١١ الميرات - ٢٠٠٠ ١٠ - ١٠١ (ف اولاً) النار.

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 32

تدل على العلم والفضل وحسن الافعال تدل على العفة والمهارة بالحرب تدل على السياسة والشجاعة فكما يستدل بالافعال على الشهادة والقضاء جهل او جور ' او خلال او كفر انخلع "منها او" خلمناه وما ينقسل. بجوز ذلك على الاية كذلك يستدل على الصفات التي تشترط في الايمة وان ظهر بعد ذلك عن الاموية فهو صحيح الا انه لاينافي الامامة عندهم" وعند من فبل صفات الامامة يجوز ان يستدل عليها بالامارات والاقوال

للامامة وما العدد عن امة يصح به عقد البيعة فالد فيل فا القدد الذي من صفات المدح يصير بها مستحقاً

العدد الذي ذكرناه ومنهم من زاد والعدد لمقد البيمة فقيل تتم يستحق بها الخلع اينخلع ام يستوجب ذلك كله من مظان الاجتهاد وليراجع الكتب المصنفة في الكلام فاني لم اشترط على نفسي في هذا العلم بصيرًا بسياسة الرعية ذا نجدة وكفاية ومن العلما. من نقص من البيمة يرجل عدل وقيل برجلين وقيل بادبعة وقيل بجاعة من اهل الحل والعقد والاجتهاد والبصيرة بالامور ولو عقد واحد ولم يسمع من الباقين نكير كفى ذلك ويجب الاشهاد به فان مخطب جسيم. ومنصب عظيم والمسايل المرتبة على ما ذكرناه من عقد البيعة لرجلين في صقمين او اقليمين فانه اذا خلع نفسه او احدث احداثاً فبل القدر من الصفات أن يكون مسلماً قرشياً مجتهداً في . ا

のにすー・コーのとうにー ロコター・ロコーー・コラー غينا - •) ب ن الندر - ١٠) ا - - ١٠) الم ينظم - ٨) اكل ذلك ٠٨٥ ١) ب ن به - ١٠ ف التدر من مدد الامة - ١٠ امند - ١٠ ف ز

اكثر مما اوتي

• ناسخة للشرائع كلها وهي اتمها واكملها وإن محمداً المصطفى صلى الله الله عليه وسلم لو ازداد يقيناً لشي على الهوا. فيل بلفنا ان عيسي عليه السلام كان عيشي على الماء قال صلى ومعاينص بهذا الموضع الكلام في النسخ وإن هذه الشريعة

 الاول وهانان القضيتان مستحيلتان في حق من لا تخفى عليه ذرة ١٨٥ .، وقالت اليهود النسخ رفع تكليف بعد توجهه على العباد وذلك لا مجوز في حق البادي تعالى فانه يوَّدي ذلك الى البدا والندم على مسا من ذلك اما في الحال او في تاتي الحال دل ذلك على اندبدا له ذلك في الارض ولا في السماء ومن له الملك والملك والتصرف في عباده قال ولو ان واحدًا منا امر غلامه على كل حال ان يفعل فملًا" ثم منعه اي ظهر له امر يجلاف ما تصور في الاول او ندم بالقلب على تكليفه الله عليه وسلم خائم الانبياء وبه نختم الكتاب النسخ تبيين انتها. مدة الحكهم وكانه تخصيص بزمان وهو بظاهره کان شاملا لکل زمان وبالنسخ یتبین انه لم پشمسل الاوقات کلها قال بعض العلما. النسخ رفع الحكم بعـــد ثبوته وقال بعضهم

٣٠ وحكم التكليف بعد ثبوته ليس من ذلك القبيل ومستحيل لما والبياض في محل واحد في حالة واحدة ولا شك أن رفع التكليف ا ف زولا - مى ف - - مى اكان بدي فأل لهم المستحيل على نوعين مستحيل لعينه كاجتماع السواد

\$٨٥ ا، ف المؤتان -

٢٨٥ وعايدة البها وقد قال النبي كائن في امتي ما كان في الزمان الاول ٣٨٥ لزال الجبال بدعايكم وما اوتي احد من اليقين الاوما " لم يوت أمنه وقال عليه السلام ان في امتي من مثله مثل ابرهيم الخليل ومن مثله مثل موسى وفي الاية وكما ضرب آبنُ مَريَمَ مَثَلًا إذَا قَوْمُكَ مِنْهُ. يَصِلُونَ اشارة الى هذا المعنى ولما كانت شريت أكمل الشرايع قط قادحة في المعجزات بل هي مؤيدة لهما دالة عليها راجعة عنها ودينه اكمل الاديان كما قال تمالى أزيوم أكملك أيكم ويذكم وأتمني عَلَيْهُمْ يَعْمِيْ وَرَضِينُ لَكُمْ الإسلام ويناً وجب ان بها والئبات فيها والاقبال عليها ينال الشرف والكرامة قال الله تعالى إن تَنَفُوا أَلَمْ يَجْهَلُ كَلَمْ فَرْقَانًا وَيُكَنِّو عَنْهُمْ مُنْ سَبِّ الْهُمْ وليت يكون المتحلي بهذا الدين والشريعة اشرف واكرم ممن تحلى بشريعة شعري اي كرامة تريد على نيل الفرقان بين الحق والباطل وسبيسل النجاة والهلاك وفي الخبر لايزال الغبسد يتقرب الي بالنوافل حق احبه فاذا احببته كنت له سمعاً وبصراً ويداً وموثيداً واي كرامة .. اخرى اذالشرايع والاديان جلابيب النفوس والارواح وبقدر التحلي . معرفته لعلمتم العلم الذي ليس معه جهل ولو عرفتم الله حق معرفته حذو القذة بالقذة والنعل بالنعل حتى أو دخلوا جحرضب للخلتموه اجل من حصول المحبة بشمراتها المذكورة وفي الخبرلو عرفتم الله حق

ناسكيل - د احلايين - ح) ناطيا - م) از من - ١١٨٨ ١٨٥ الله بكون - ١٩٠٠ مهر ١٤ - ١١٠ اللرية - ١٩٠٥ - ١٠ ب

かい ひうつり ー シーー

 البقات ثلثين ليلة ثم اتما بعشر فتم ميقات ربه اربعين ليلة وكذلك ١٠ على موسى ترك الختان فوق سبعة ايام والتمسك بالسبت ماكان • الاعتراف به ليتحقق النسل والذرية وتوبة عبدة المجل بقتل انفسهم تلك التكاليف الشديدة على بني اسرائيل مالمكانت واجبة على من واجباً على الانبيا. قبل موسى عليه السلام ثم صار واجباً على موسى فا كان محكماً لم يكن قبل ذلك وصار مرفوعاً عن غيرهم في التورية واطلق له ان لا يختتن اسماعيل في طفوليته حتى يصير مراهمًا وحظر ٢٨٥ حظورًا على موسى والمواعدة من ادل الدلائل على النسخ اذ واعده وجميع الافعال الدنياوية كان مباحآ قبل موسي عليه السلام فصاد والختان في اليوم السابع من الولادة حكم لم يكن لنوح وغيره بل ترك الختان كان مشروعاً لهم وامر بذلك ابرهيم عليه السلام على الكبر عِمكم واحدٌ غير ما ثبت في شرعهم فقسد تحقق إن المككم الاول الحكم فثبت النسخ وان انكروا ذلك فنكاح الاخوات في زمن ادم عليه السلم حق قيل أنه استعر ذلك الحصيم إلى زمن فوح مما يجب المستحيل ان يعود الى مماكان مباكما وكذلك الصيدفي يوم السبت مرفوع بذلك الحكم اوقد انتهى مدة الحكم الاول واتجدد حذا

واسر في ذلك كلم ان الحظر" والوجوب احكام لا ترجع الى الافعال حتى تكون صفات لها ولا' الافعال كانت على صفات من اب ف زيئلا - ١٥ زفد - ١٥ زرمدة - ١٨ زذلك - ١٨ النوية
 ١٨٥ ١٠ ف زال - ١٩٠٠ ب - ١٩٠٠ ف وكل عل دنياوي - ١٨٠ - ١٠ ف زوالا بأمة - ١١ ف (تصحيح) فلأ -

٥٨٥ لغرض واذا فعل بخلاف ذلك لم يفعله لصلحة وغرض اخر بل اقواله الا البدا والندم والبدا يُطلق على معنيين احدهما الظهور يقال بدا له الشي. اذا ظهر وَبَدَا لَهُمْ مِنَ ٱللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَعْتَسِبُونَ وهذا لا يجوز على الله تعالى فان المعلومات كلها ظاهرة لديه مكشوفة عنده والنسخ يفضي الى المحال كخلاف المملوم ولا محال هاهنا يفضي اليه النسخ لا يودي الى ذلك لائه كان عالاً بذلك التكليف عند قوجه على . ولا رفع الحكم لإنه ظهر له شي الحر وفعلًا وهذا ايضاً لا مجوز في وصف الباري تسالى فانه لا يفعل فعلًا •• وافعاله لا تعلل كما بينا قبل فلم يتصور في حقسه الندم ولا افضى العبدأ وكان عالماً برفعه عند النسخ فلم يظهر له امر متجدد لم يعلمه النسخ الى الندم فتمين القول بأن النسخ غير مستحيل عقلاهم وقوعه شرعاً من ادل الدليل على انه غير مستحيل عقلًا' يفمل فعلًا لنرض هم يرى ان المصلحة في غير ما صدر عنسه قولًا وهو دوصالح وابرهيم واسماعيل ويعقوب وجماعة من الانبيا· والاسباط عليهم السلام اهل كان جميع ما ورد به موسى مشروعًا لهم او منها ما كان مشروعاً ومنها ما لم يكن "مشروعاً فان كان كله " مشروعاً لمم فلم يرد موسى بشريمة اصلابل قرر الشرايع الماضيسة وان ورد وبطلق ابدا على الندم على ماكان والندم هو ان يقول قوكًا او فتغول لايمك ان موسى عليه السلام تاخر وجودًا "عن ادم ونوح • •

۳) ۱۲٬۴۰۸ – ۳) فرالو – ۱۴) ب فرهه ۱۳۰۰ – ۱۳۰۰ فره – ۲۰ ب ما کان ب ف غیر شروع – ۱۳۰۰ – ۱۲ مناطعه – ۲۰ الوجوده – ۲۰ ب ما کان ب ف غیر شروع –

الى خلق اخر فتبادك الله احسن الخالقين انشأ من طود الى طود ابدا "

من كود الى كود الحكل مرتبة ناسخة للصورة الاولى لابسة المودة اخرى هم خالفت تلك الصورة الى اخرى كذلك الاملى لابسة الي كسوة اخرى هم خالفت تلك الصورة الى اخرى كذلك الامر الاول ٨٨٥ في كسوة صورة لنوع الانسان اليصرف بتربيتها "من شريمة الى شريمة وكل شريمة وكل شريمة وليل بمد الكمال والاستقامة الامرابع كلها وتختم الخلقة بكمال الساعة كهاتين فيتم الخلق هنالك ويتم الامل والميامة بيكال حال الشوية المسائا تاما وتغتم الشريمة المبكم أنشتي ورَفيت كام كالم ألا ألما وينكم وينكم ويالم على المسلام وينا معد الكمال على الملامة وينا وجنا بالما وبالاسلام دينا وعحمد المصطفى حلى الله عليه وسلم بياً وبالقران دبا وبالمآ وبالكمبة قبلة وبالمومنين اخوانا الماما وبالكمبة تبلة وبالمومنين اخوانا الماما وبالكمبة منها وبالمومنين اخوانا الماما وبالكمبة الماما وبالكمبة تبلة وبالمومنين اخوانا الماما وبالكمبة المحلمة الماما وبالكمبة الماما وبالماما الماما وبالماما وبالماما

وقد نجز غرضنا من عشرين' قاعدة في بيان نهايات اقدام اهمال الكلام ً وان تنفس الاجل ً وامهل العمر 'شرعنا في عشرين اخرى (۱.۱۸) خلنا — () ف ( المحلم الثاني) ابدامًا — () في كون ب كوة — () الإنه ب مستنسة
 (۱) الإنه ب مستنسية
 (١) المحال في ( المحال بي ترتيبا — ( - ( ) ) و مناك — ( ) ) و مناك — ( ) ) ( منيي — ( ) ) ب ز ولله الحدم إلكتاب بحد الله تمال وحسن توفيه وميل الله على محمد وآل المديم . (و) ويضو للمبومو المديم الميل . ولا ذمسكم للجومو المديم بيلته الم النيا . ولا ذمسكم للجومو المديم يتوي على دعاء زين المابدين الذي التبته كوتتام مناسب للكتاب (اللاث تمتوي على دعاء زين المابدين الذي التبته كوتتام مناسب للكتاب الاجل — () ف المدر — () ب والمهل الإجل — () ف المدر — () ب والمهل الإجل — ()

٨٨٥ الرجال في بعض الأحو ال تخالف احكام ربات الحجال واذا كانت الإحكام عَمَّا يَفْعَلُ ۚ بِالتَّذِيرِاتِ التَكليفية من الأباحـة والحَظر والإمجــاب يدتفع بالطلاق المبين وكاحكام المقيم تخالف احكام المسافر واحكام قابلة للرفع والوضع والتغيير والتبديل فما المستحيل في وضع احكام على اقوام في زمن ثم رفعها عن اقوام في زمن اخرثم يقابل التكليف تارة والقعود اخرى تصريفاً لعقولهم ونفوسهم كما يشأ حيث يشاءً كم •• وذلك كالمرمة في الاجنبيات ترتفع بالمقد الصحيح والمل في المنكوحة والسقم والراحة والشدة والنعمة والبلية وانبات الزدع وإفساده " وانشا. الحيوان واهلاكه وخلق الانسان وافنائه تارة الى مدة وتارة والاطلاق والمشي تارة الى موضع والوقوف تارة في موضع والقيسام لَيْأَلُ مَمَا يَفْعَلُ فَسُمَانَ ٱلْذِي بِيَدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ يَنْ وَإِلَيْهِ تخرجمون له الملك والملك والخلق والامر والفعل والقول والتصريف الافعال بها قولا لا فعلا شرعا لا عقلا فيجوز ان يرتفع بعضها ببعض في الحال من غير مهلة تصريف لا بد ائهم حيث يشاكم يشا لايسال لا تقبل الرفع والوضع بل الاحكام راجعة الى أقوال الشارع وتوصف والتكليف اليس الخلق الاول في مادة الانسان يتصرف في تربيته من سلالة الى نطفة الى غلقة الى مضغة الى عظام الى كسوة العظام لحما الحسن والقبيح ورد الشرع بتقريرها ولا قول الشادع اكسبها صفات بالافعال فرتقسابل التغييرات العقلية' من الموت والحيوة والصحسة

٧) اقول — ٨) اــ — ٩) ف الاجنية ١٩٥٠ - ٨٥٠ الطية — ١٩١٠ — ٣) ١٩٩٠ و وكم يسألون — ١٤٠٠ ١٠ ادنه — ٩) ب فيول — ١١ ١٩٨٠ - ١٩١٠ معرف —

مسئلت

## "في انِّبات الجوهر الفرد"

الجسم ينتعي بالتجزية الى حد لا يقبل الوصف بالتجزي • ويسميه المتكلمون جوهرا فردا وصارت الفلاسفة الى انه لا ينتهي الى حد لا يقبل" الوصف بالتجزي" • ومدار المنهر على ان الجسم عند المتكلم هو المركب من اجزا. أله وعند الفيلسوف الاجزا، انما تحسث بالفعل في الجسم اسا رضاً • وكسرا واما بانتشاره "واما باختلاف عرضين واما بالوهم والقوة • ولجسم مركب من هيولى وصورة لا من اجزا متجزة • دميم المتكلم في المسئلة ان المتناهي اطرافه واضلاعه يستحيل ان يشتمل على منقسمات بلا نهاية فان المحصور بالنهايات لا يكون حاصرا بما لا نهايات له وايضاً فان الاتحمال المحسوس في الجسم متناه

٨٨٥ ١١٠٠١١ ب - ١٣٠٠ التجزي - ١١٠ ب زمن - ١١٠ الثاره ٨٨٥ ١١ الثلام -

في بيان نهايات اوهام الحكما، الالهيين وعند ذلك يجق لنا ان نقول وحقاً وصدقاً نقول منبركين بالفاظ الصالحين وهي كلبات ملتقطة من دعوات زين العابدين رضوان الله عليه يامن لا يبلغ ادن أما استأثرت به من جلالك وعزتك اقصى نعت الناعتين يا من قصرت عن رويته ابصار الناظرين وعجزت عن نعته اوهام الواصفين يا من لا تراه والديون ولا تخالطه الظنون ولا يصفه الواسفون انت كم وصفت به ههه نفسك وانت كم اثنيت على نفسك ضلت في الصفات وتقسمت

وونك النموت وحادت في كبريا الشايف الاوهمام والعقول انت الاول في اذليتك وعلى ذلك انت دايم لا تول وانت الاخر' في الدينك وكذلك انت قايم لا تحول وانت المنظم في احتجب عن المدينك وكذلك انت قايم لا تحول وانت الظاهر في احتجب عن الامور ولا يعتورك الزمان ولا يحويك الكان ولا يشغلك شاب علياك الاسماء المسفى والمثال الامل والمين كذلك انت الله الذي لا الدالك الكان ولا يشغلك والمل بالصدق معلى والكلمة الملهم عصراً واولهم مائرة وذكراً عمد المصطفى معلى الله وسلم اللهم اكتب في هذه الشهادة عندك اجمله اعمدا قوديه في يم القيامة وقد دضيت عني يا ادحم الراحين دبنا لا تواخذنا ان نسينا يوم القيامة وقد دضيت عني يا ادحم الراحين دبنا لا تواخذنا ان نسينا او اخطانا وثما لا ترت الاثمان أثمان أوقعب أنا من كذئك أو أحمة إذا أبيا أرت الاثمان أثمان ألمانات المتمان ألمانات ألمانات المتمان المتمان المتمان ألمانات المتمان ألمانات المتمان ألمانات المتمان ألمانات المتمان ألمانات المتمان المتمان المتمان المتمان المتمان المتمان المتمان ألمان ألمان المتمان ا

ن منافعة بن مائورة - ٧٠ ا س - ٨١ ب اذا ما ب اذا ما ب ادا ما ب دا ما ب ادا ما ب ادا ما ب ادا ما ب دا ما دا م

١٠ الفرد عند المتكلم وعلى كل حال متناه فانما يتساهي بأمر لا ينقسم . الاقاء بمنقسم فليست كرة بل هو بسيط وان لاقاء بغير منقسم فذلك • من خلا خارج العالم فانه يتوهم حدًا ونهاية للعالم ثم يقدر فضاء وخلا. كان الحد الذي يتناهي به منقسماً لم يكن خطأ وإن لم ينقسم عرضا وانقسم طولا فينقسم الى نقط وهو امر' لا ينقسم وذلك هو الجز على البسيط افيلاقيه ام لا فان " لاقاه افيلاقيه" بمنقسم ام لا" فان الجوهر النرد ويمكن ان يطرد هذا البرهان ايضاً في البسيط المتناهي نفرض ' الكلام في كرة حقيقية وبسيط حقيقي ونضرب'' بالكرة مجده فأن الحد خط والخط طول لا عرض له فقد تناهي الجسم فسان ١٨٥ سطحا وخطا ونقطة والالم يكن نهاية ينتهي به ُ والا فيثبت ُ خلا. فارغا وذلك خلاف العقل وبرهانه وان بقي الوهم في حال التقدير الوهمي وذلك مما يتمثل في الوهم مجوز الى حد لا ينتهي الى هذا المحال وهو تصور جسم لا ينساهي ذلك على ان جسماً لا يتناهي متصور الوجود بل الاتصال في الجسم ان يتصل به جسم آخر يحيث لا يقف الوهم الى حدونهاية ثم لا يدل وسلك امام الحرمين في اثبات الجزء الفرد مسلكا اخرا فقسال

فلمه فيل السطح والخطوالنقطة اعراض عندنا فالنقطة عرض للخط والخط عرض في السطح والسطح عرض في الجسم وما كان عرضاً لا يقبل الوصف بالتجزية والجوهر الفرد عندكم حجم له جثة ومساحسة 1) اجسم - ٧) ب على - ٨٠٠٠٨) ب ويثبت - ١٩) اء - ١٠) ب يغرض - ١١) ب يفرب - ١٩٠٠ ب ١٠٠١) ب ء - ١٩٠٠ ف افبعنسم او لا ينتسم - ١٥٥ ب فرما - ١٩٠١ - ١٩٠٠ حقاً -

بالمس والانفصال يستدعي سبق اتصال لا عالة فلو كان الجسم مما ينفصل عن النهاية فليكن فيه الاتصال غير النهاية فان كان الانفصال ينفصل عن النهاية فليكن فيه الاتصال أفافطل وان كان الانفصال بالقوة والوهم فالمنصاله فيسبة الاتصال بالقوة والوهم ثم اتصاله متناه قوة وفعلا فانفصاله يجب ان يكون كذلك وايضا فان المقدار المني اشتمل وعليه الجسم متناه معدود مقدور فلو نصف الجمم نصفين وكان احد المقدارين يقبل التجزي الى غير النهاية حتى يصير ذا مقادير بغير نعاية فيلزم ان يكون الاقل وهو المناة ويلزم ان يكون فيالا يتناهي من المقادير تفاوت الاقل والاكثر وكلاهما والمركون فيالا يتناهي من المقادير تفاوت الاقل والاكثر وكلاهما والم

فامد في ما ذكر تموه صحيح في تقدير اجزا الجسم بالفعل فان الجسم المتناهي لا يشتمل على اجزاء بالفعل غير متناهية لكنا نقول هو يشتمل على اجزاء بالقوة غير متناهية فالمحصور في الفمل لايجصر وه غير المتناهي بالفعل فلم لا مجوز ان يحصر غير المتناهي بالقوة وفيه النزاع قلنا ما قدرتموه أبالقوة أيجوزان يحصر غير المتناهي بالقوة وفيه فان لم يجز طهرت الاستحالة وبقي الوهم المجود الذي دل على خلافه يرهان المقل وان جاز خروجه الى الفمل وقدرنا خروجه الى

۳) اینطل غبر → ۳۰۰۰۳) ب ۰۰ → ۵) ب مار ۰۰ ← ۱۰ ب زنته

٠٩٥ ن ب النين - ٢٠٠٠ ا ، - ٢٠٠٠ ب من (النوة - ١٠) ب يظهر

 واحد فلوقدرنا حركتها بقدار جز، واحد فيجب ان يتحرك الظل ٠٠ بحركته فيجب ان يتحرك الخطأ الذي على المركز اقبل من تلك • قاس البواقي فتنقسم بستة اجزا. وكذلك النقطة في الدائرة تلاقي المسافة بين المحيط والمركز فيودي الى ان ينقطع من المركز اقل من فان الشمس تتحرك عن فلكها اقدامًا كثيرة حتى يظهر في الظل قدم بقدار الف جز. من جز. فيتجزى الجز الفروض جز. واحد وذلك مثل أقول بالتجزي ومثل حركة الشمس مع الظل وكذلك لوقدرنا جوهوا متحركا على محيط الدائرة وجوهوا متحركا المسافة وانما قلتها او كثرتها ببعد طول الخط وقصره وذلك هو بعسد ١٩٥٧ على مركز الدائرة وبين الجوهرين خط متصل بها جيمًا فيان تحرك الجوهر على المحيط حركة واحدة وقطع حيزا وإحسدا وتحرك الخط متصل الثالث والرابع محاذياً للجوهر الثاني وكذلك الزمونا جواهر محفوفة جواهر فلا شك انه يمــاس كل واحد من الجواهر بغير مــا اجزا. الدائرة فلولا ان فيها بالقوة ما في اجزا. الدايرة والا لما لاقتها وليسا متحاذيين الاعلى الثالث والرابع فيكمون الجوهر المتحرك على فلا شك إنه يتناز احدهما على الثاني ويتحاذيان ويتقابلان على نقطة الجراب عن هذه الشبهـات٬ من وجهين احدهما الإلزامــات اما الدول فنقول بنيم هذه الالزامات على قضية مذهب الاعلى ٢٠ مقتضي مذهبكم لان على مقتضى مذهبكم لا يتصور جوهر فرد

والمارضات والثاني التحقية

1) ب کیماز - ۲۰۰۰ اید - ۸ ب - ۱ ب الجومر ۱۳۰۳ - ۲۰۱۰ - ۲۰۱۰ الشیة - ۲۰ ب زوییان الصواب فید - ۲۰۱۰ افغیة

قاذلك ازمكم ما لا يلزمنا في ابعاده الثاشة قلنا هب انه اعراض قاية بالجسم اليست هي اعراضاً تنقسم بانقسام الجسم فان النقطة على اصلكم شي. ما لا تنقسم والخط ينقسم طولا ولا ينقسم عرضا والسطح ينقسم طولا وعرضا ولا وعرضا وكم ان الاعراض تنقسم بانقسام المحل وتتحد باتحاد وحرضا وعقاً وكم ان الاعراض تنقسم بانقسام المحل وتتحد باتحاد المحل ويتحد المحل بالحاد وكما انكم سعيم هذه الاعراض نهايات الجسم كذلك الجوهر عندنا اطراف ونهايات وليست بذي اطراف

اما شهريم قالوا لو قدرنا جوهرا بين جوهرين افيلاق ما على

١٩ يبيده بعين ما على يساره ام بغيره فان قائم بعيبه فهو سفسطة فان قلتم ..

بغيره فقد ثبت التجزي في الجوهر الفرد وكذلك لاق أحدها بكله
او ببعضه فان لاقاه بكله واسره لم يبق للثاني ملاقاة فان المشغول
يكل واسر كيف يصير مشغولا بغيره وان لاقاه ببعضه فقد تجزي
وكذلك صوروا جوهرا على متصل جوهرين فانه يلاق الجوهرين هذا التصوير فصوروا خطا مركباً من ستة اجزاء وخطا بجاذيه من
ستة اجزا، وعلى راس احمد الخطين جوهر وعلى ذنب الخط الاخر
جوهر وقدرنا تحرك الجوهرين في حالة واحدة على تساوي الحركتين

م) ب من الابياد — • ) ب اخا — ٢) العراض — ٧) ب مـ – ٨) وليس! ٩) ب بغير — • () ب زله ٢) ه • () في الخاش اذا — ٢) ب لاقاء في — ٣) ب بكله وامره — ما ا

 أسكم به أنه ذو نهايتين ووسط وذلك هو الاجزاء الثلث عندنا ولا ٣٠ ينقسم عرضاً والحط ينتهي بنقطته وذلك لا ينقسم لا طولا ولا ٢٠٥ ١٠ الذي انتهى به فانا نقول الجوهر الذي بين الجوهرين يلاقي احدهما • وليس الفرض صحيحاً ولا الجوهر على ما قررتموه وهي الجواهر التي وعلى هذا المساق كل ذي نهاية من جسم وجوهر فانما ينتهي بجسد لا وعرمنا ولاينقسم عمقا والسطح ينتهي بخطه وذلك ينقسم طولا ولا يودي الى التجزي ابدا فأن الطرف لا ينقسم ولو انقسم ما كان طرفآ فالطرفان جزءان فردان والوسط ايضآ فرد فقد اعترفتم بالالزام الذي ينقسم والجسم ينتهي ببسيط وهو السطح وذلك ينقسم طولا نقول فيها انها لا تتجزى فان مدلول دليلنا' ان كل مساحصره جسم بطرف فنقول ان ذلك الطرف متحيز او ً غير متحيز فانكان متحيزا انا نسمي ما انتجى جزا فردا اصطلاحا وذلك معقول الدليسل وليس بمحسوس ولان ما يقدره الوهم ودل عليه البرهان هو ذلك الجزء متحيزا فذلك عرض قايم بمتحيزهمو الجزء الفرد عندنالاما قسدرتموه خو الجوهر الفرد وليس بطرف وقد فرضتم انه طرف وان لم يكن واحد واتصال منست جهات اوست اتصالات الاان المتكلم يقول ذلك بانضهام امثالها اليها والفيلسوف يقول ذلك بانضهام صورتها اليها ونقول ما فرضتموه علينا من الجواهر الثلاثة اثما.هوالزام على مذهبنا ههه متناه يجب ان يكون متناهيا وما لا يتناهي لا يجصره ما' يتناهي ثم والعرض والعبق تحقق مثله في الجوهر الفرد وقبوله ذلك اتصال

٥٠٥ ا) بدارك دليه - ١٠١ زير - ١٠١٠ م - ١٠ بكل

وليس هذا التقدير والفرض على مقتضى مذهبنا صحيحاً فان الذي البرهان على أن جسا محدودا متناهياً محصور الا يشتمل على ما أقنا البرهان على أن جسا محدود فلا يجوز أن يتجزى ابدا فبقي التجزي مدلول دليلنا العقلي ثم يلزم أن يبقى شي. لا ينقسم ولا يتجزى و جوهرين وحققتم الفصل بين الجوهرين عقلا لا حساً واحلتم انفصال والتحيز والتشكل صورة في الهيولى جوهر قابل للتحيز والتشكل واحد منها على الانفراد لا يقبل الوصف بالتجزي ومجموعها قابل أفيقبل التجزي من حيث الصورة أم من حيث الهيول فامه قبر التجزي من حيث الصورة أم من حيث الهيول

وكل ما ذكر ناه في الهيولى وقبولها للصورة فعي الابعاد الثلثة الطول ١٠٠٠ من استولا - ٢٠ ب الدليل ٥٠٠ سنولا - ٢٠ ب ونتس الاتعال ١٤٠٠ به ونتس الاتعال

وهل فيها قوة هذا القبول فان لم تقو فذلك المعني بالجوهر الفرد

فنول أو تقوى تلك الهيولى على قبول انفصالات بلا نهاية

عندنا وان قويت على ذلك فيفضي هذا التجزي الى جواز وجود جسم

بسيط ذاهب في الجهات بغير نهاية وقد قام البرهان على استحسالته

وذلك محال وان لم تقو على ذلك بل قوتها الى حد ما تنتهي السه هو الجزء الفرد المذي لا يتجزى بقي ها هنا في همذه الصورة وهو المانفطال في جانب الوهم انه لا يقف حقيقدر عالما متصلا بمالم المناهي فذلك عمل الوهم المخالف لبرهان العقل فسلا يقبل في ما لا يتناهي فذلك عمل الوهم المخالف لبرهان العقل فسلا يقبر متناه وذلك خلاف العقل ونقول ها هنا ان الوهم انما يصدق ببرط ان لا يودي الى جسم ببرط ان لا يودي الى اجزا الحي هي غير متناهية وذلك خلاف العقل وهذا يضرو المناهي اللاجزا التي هي غير متناهية بالنفط في الجمم غير متصور وانما يخالف في القوة والوهم وقد ثبر نهاية كالا تقوى على قبول المسلات بلا نهاية كالا تقوى على قبول المسلات بلا نهاية كالا تقوى على قبول يتوهم زيادة على المجلس المحدود كزيادة عالم اخر وزيادة فضا وخلا يتوهم زيادة على المجلس المحدود كريادة عالم المون المحالي على المجلس المحدود كريادة على المحدود كريادة على المحدود كريادة على المحدود المحدود كريادة على المحدود كريادة على المحدود المدالم كذلك لا يقدا به حدى يقدر ملاقى المحدود كريادة على المحدود المدالم المحدود كريادة على المحدود المحدود كريادة على المحدود كريادة على المحدود كريادة كلاسفة وديادة أله المحدود كريادة كلاسفة كريادة كلاسفة كريادة كلاسفة كريادة كلاسفة كريادة كلاسفة كريادة كلاسفة كلاسف

٩٠٠٠٩) ب ... ب ز فذلك هو الجزء الفرد الذي لا يتجزى بهي ما هنا في هذه الصورة وهو
 الانفصال في جانب الوهم أنه لا يقف كما بهي هناك ومو الاتصال في جانب الوهم أنه لا يقف عقدر عالماً متصلاً بما لم إنه ما لا يتناهى فذلك على الوهم المخالف لبرمان المعل ضلا يقبل فلك بل تقول ثم أن الوهم أنما يعدق بشرط أن لا يوذي الى جمد غير متناه فلذلك تقول في قوته على قبول الاتصال فأن قويت حصل أجزاء لا تتناهى وإصداد في أعداد لا تتناهى وذلك ايضا حال المنهى إليه فيقف دونه تتناهى وذلك العلم وهذا أخر ما ينتهى اليه لم به وغلاف مد ما تنتهي إليه فيقف دونه وذلك خلاف المنطل وهذا أخر ما ينتهى اليه لم سمى ب وخلاف — هى ب ز فهو فيما هو حالم التناهى يقدر ما لا يتناهى — هى ب نص خارج التناهي يقدر فضا لا يتناهى وفيا هو داخل المتناهى يقدر ما لا يتناهى — هى ب نص

- 110 -

عرضا ولا عمقا وهو المثال الموازن للجوهر الفرد الا ان النقطة عندكم موهومة وعندنا الجوهرالفرد موجود والنقطة والحط والسطح عرض عندكم وعندنا جوهر ولا يجتلف ذلك بكونه جوهرا وعرضا فان المقصود اثبات التناهي وقد حصل وكل ما لاق عيناً فانما يلاقيه بجد ونهاية' وكل حد ونهاية' فهو غير منقسم والا فلا تحصل الملاقساة •

وقول ايضا رفعاً للتقسيم ً السذي اوردوه علينا ان الوسطاني للاق ما على يينه بمين ما لاق ما على ياسره ذاتاً وجوهرا وبغيره أنسبة واضافة وقد تشكير نسب الشيء واضافاته ولا يوجب ذلك تكثر الذات مثل النقطة التي في وسط الدايرة فانها مع وحديها تنسب الى كل جزء من أجزا، الدايرة فانها مع أنسبة غير النسبة التي تليها وحيها وسعنا الدايرة تمكثرا في الجنال الود بنسب الى جزء على اليمين وجزء على اليمين واقبل الاتصال والانفصال عبول يوجل غير الاتصال في الانفصال ولا يزول القابل بوجود المقبول فنقول لا المتعال يوبي تلك الميناهي فان المتعال على تلك الميناهي واتصال لا يتناهي فان توين حصل جسم لا يتناهي وبعد لا يتناهي واتصال لا يتناهي فان

۱۹۹۰ (۱۰۰۰) ب - ۱۰۰۰ ب المناسم - ۱۰۰ ب بغیر - ۱۰۰ الثافته - ۱۰۰۰ ب تحول - ۱۰۰ ب تکتیرا